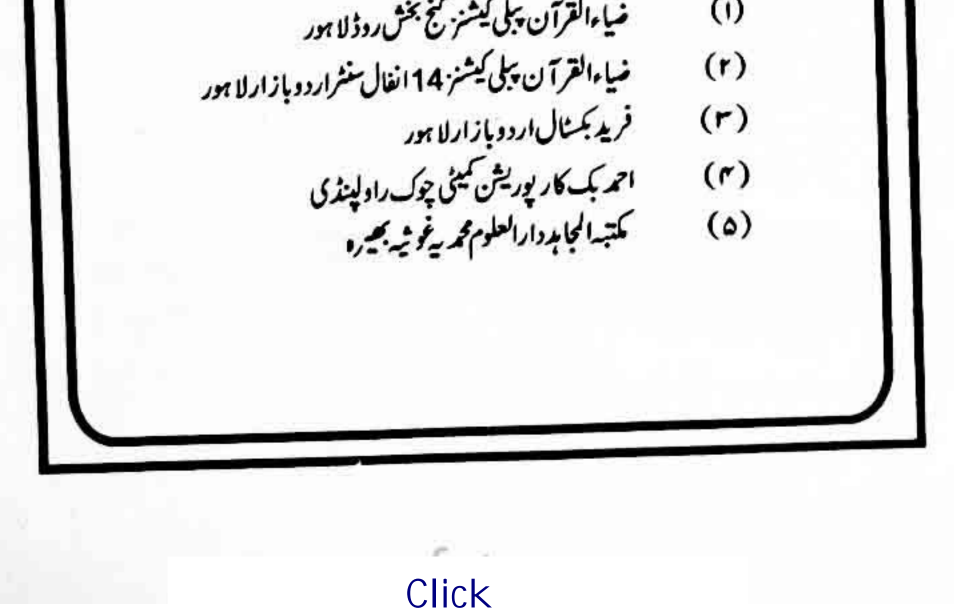


حفرت علامه مولانا محرس الدين

9. مركز الاويس (متتابول) دَديبادماركيث - لاهودفون: 7324948

يرحقوق بحق ناشر محفوظ نام کتاب اسلام ميں تصور شفاعت حضرت مولانا محمر مبرالدين زيرا بتمام ايم احسان الحق صديقي ناتر مكتبه جمال كرم لابهور تعداد 1100 س 85 روپے ضياءالقرآن يبلى كيشنز تنمنج بخش رد ڈلا ہور



. de صفينم مضمون برثار 9 حالات زندگى مصنف 🖌 1 اہل سنت کے لئے کمحہ فکر یہ ؟ 14 2 ضروری اور معیاری گز ارش 17 3 ايجادكا ئنات عالم كامقصد 26 4 انسان کی بنیادی کمزوری 27 5 انساني افراط وتفريط 27 6 شريعت ميں گناہ کی معافی 28 7 دربارالهي ميں انسان کي عزب 28 8 امت كالقاضا 29 9 اختلاف كى بنيادوابتداء 30 10 كتاب انوارساطعه مي كياب؟ 34 11 كتاب تقوية الإيمان مندميں 12 34

| 38               | مسكه شفاعت كاسبب تاليف     | 13     |
|------------------|----------------------------|--------|
| 39               | ضر دری نو ث                | 14     |
| 40               | شفاعت كالغوى مفهوم         | 15     |
| 40               | شفاعت کی حقیقت شرعی طور پڑ | 16     |
| 41               | شفاعت کی اقسام             | 17     |
| 45               | قران مجيد سے شفاعت کا ثبوت | 18     |
|                  |                            |        |
| bttoo. //orobivo | Click                      | attari |
| nups://arcnive   | .org/details/@zohaibhasana | allall |

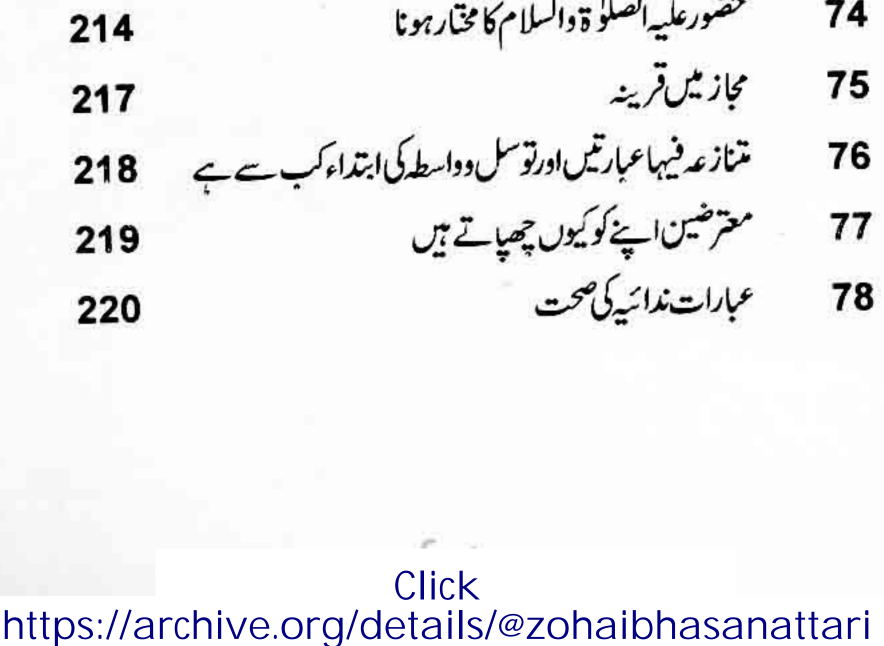
| 48 | شفاعت كاثبوت ازتفاسير معتبره                     | 19 |
|----|--------------------------------------------------|----|
| 50 | شفاعت ازاحاديث نبويه                             | 20 |
| 64 | بحث تصرفات                                       | 21 |
| 64 | سردر کا سُنات کے تصرفات                          | 22 |
| 70 | علمائ كرامٌ كے تصرفات                            | 23 |
| 75 | ادله عقليه سے شفاعت كا ثبوت                      | 24 |
| 77 | شفاعت ادرخوارج دمعتزله                           | 25 |
| 77 | خوارج اورمعتز لہ کے دلائل                        | 26 |
| 79 | شفاعت اورمولوي اساعيل صاحب تقوية الايمان         | 27 |
| 85 | ان عبارات سے کیا ثابت ہوا                        | 28 |
| 85 | شرك اصغركو شرك اكبرميں داخل كرنے كاا قرار        | 29 |
| 86 | مولوى اساعيل صاحب سے متعلق تحریر سے کیا ثابت ہوا | 30 |
| 87 | تلك عشرة كاملة                                   | 31 |
| 88 | شفاعت ادرمولوي رشيداحمه صاحب گنگو،ي              | 32 |

| 91              | مسئله شفاعت اورجناب ابوالاعلى مودودي | 33     |
|-----------------|--------------------------------------|--------|
| 97              | جماعت اسلامي كاابتدائي تصور          | 34     |
| 101             | مسكه شفاعت اورخا كساري جماعت         | 35     |
| 102             | شفاعت پراعتر اضات وجوابات            | 36     |
| 105             | شفاعت بالاذن كامعنى                  | 37     |
| 106             | مسئله شفاعت اورتبليغي جماعت          | 38     |
| 106             | تبليغي جماعت کے بانی کا تعارف        | 39     |
|                 |                                      |        |
|                 | Click                                |        |
| https://archive | .org/details/@zohaibhasana           | ittari |

7

| 107 | تبليغى جماعت كى پالىسى                                                | 40     |
|-----|-----------------------------------------------------------------------|--------|
| 108 | تبليغي جماعت كي ضرورت                                                 | 41     |
| 110 | تبليغي جماعت كا ابتدائي وجود اور حكومت برطانيه كي                     | 42     |
|     | طرف سے مالی امداد                                                     |        |
| 114 | ايک اہم سوال                                                          | 43     |
| 115 | تفريق بين المسلمين اوران ميں انتشار کى نوعیت                          | 44     |
| 116 | عقائدو بإبي نجديد                                                     | 45     |
| 122 | كفروشرك كي باتو بالايان                                               | 46     |
| 124 | نجدى تحريك كاپس منظر                                                  | 47     |
| 128 | جميعة علماء ہنداور حکومت کااعتقادی وحملی اتحاد                        | 48     |
| 130 | پید به بابد میں تفریق بین المسلمین اور تبلیغی جماعت                   | 49     |
| 145 | تبليعي جماعت كانقشه حيات                                              | 50     |
| 149 | . عقیدہ کی شرعی اہمیت                                                 | 51     |
| 154 | مسئله شفاعت اور مولوی ثناءالله امرتسری                                | 52     |
|     | مسکید شکامت اور یرون می واللد بسر سرط<br>مسکید شفاعت اور پرویزی جماعت | 53     |
| 155 |                                                                       | 54     |
| 156 | مسئله شفاعت اور <i>سرسید</i><br>مهاری زادند ایند از شده این           | 27.020 |
| 157 | مولوى غلام الثداور مسئله شفاعت<br>                                    | 55     |
| 158 | ابل سنت وجماعت اورحقانیت<br>لعین مدیر به                              | 56     |
| 167 | بعض مضالطّوں کاازالہ<br>ت:                                            | 57     |
| 171 | تفسير بالرائح                                                         | 58     |
| 172 | د يو بندي اور حفيت                                                    | 59     |
|     |                                                                       |        |

| 173 | بحث وسيله                          | 60 |
|-----|------------------------------------|----|
| 174 | وسيله كى اقتسام                    | 61 |
| 174 | قرآن مجيد سے دسيلہ کا ثبوت         | 62 |
| 176 | حديث شريف سے دسيلہ کا ثبوت         | 63 |
| 182 | دعاوندا کے سماتھ دسیلہ             | 64 |
| 189 | نداقريب وبعيدكي بحث                | 65 |
| 195 | وسيله كى نوعيت                     | 66 |
| 196 | نسبت داسنادكي نوعيت اتصاف          | 67 |
| 198 | اسناد مجازى اورمجاز عقلي           | 68 |
| 201 | غيراللد کے توسل اور داسطہ کی نوعیت | 69 |
| 205 | وسائط اوراسباب كى طرف استاد        | 70 |
| 208 | معجزه كي تعريف                     | 71 |
| 209 | کیام بحزہ مقدوراوراختیاری ہوتا ہے  | 72 |
| 212 | امورتشريعيه ميں داسطہ کي نوعيت     | 73 |
|     | mul u li mil de l'22               | 74 |



أستاذ العلماء حضرت مولانا محمد مهرالترين رحمه التدتعالي يكانة روزكارعلامة الدبرمولانا محمد مهرالدين مذمبا خفى مسلكا شتى مشربا نقشبندى اور تلمذا بریلوی تھے۔ آپ کی ولادت باسعادت زمیندار راجیوت کھرانے میں ۱۹۰۰ء میں بمقام خاصه ضلع امرتس بنصيال كے بال ہوئى۔ ابھى سال سوا سال كى عرقتى كمه دالدہ ماجدہ كا سابيد سر ے اٹھ گیا۔ آپ کے آبادُ اجداد سوسال قبل دوآ بہ ضلع جالند هر نظل مکانی کرکے موضع جمال پور ضلع لا ہور چلے کئے تھے جو لا ہور سے نارووال جاتے ہوئے شال مشرق میں ۱۵ میل کے فاصلے پر واقع ہے۔ موضع لبان والا کے سکول میں چار جماعت ہی پڑھنے یائے تھے کہ ۱۹۰۹ء میں والد ماجد چوہدری روثن دین صاحب ابن چوہدری بہاول خان صاحب رحمهما الله تعالی کا انقال ہوگیا، اس لیے پڑھائی کا سلسلہ مزید آئے نہ بڑھ سکا۔ بھائیوں کے ساتھ ل کر کاشتکاری میں مصردف ہو گئے۔ انہی کی تکرانی میں قرآن مجید ناظرہ پڑھنا شروع کیا۔ ایک سیپارہ پڑھا تھا کہ بڑے بھائی چوہدری فضل دین صاحب بھی انقال کر گئے۔ اب ایک بھائی اور بہنوئی کے ہمراہ زمینداری کا سلسلہ چلنے لگا۔ ۱۸ سال کی عمرتک یہی صورت حال رہی، پھر دوسال تک محکمہ راش سے مسلک رہے اور یوں عمر عزیز کے بیں سال گزر گئے۔ وہ محض جے کی عظیم مقصد کے لیے پیدا کیا تھا، آخر وہ کس طرح ساری عمران

د نیادی دهندوں میں لگا رہتا، روح بیقرار، دل مضطرب تھا کہ کمی نہ کمی طرح منبع علم وحکمت قرآن مجید کے مطالب ومعافی تک رسائی حاصل کی جائے۔ آخر بیہ اشتیاق اس حد تک بڑھا که ۱۹۳۹ء میں ملازمت کو خیر باد کہہ کرسید ھے مرجع چشت اہل بہشت حضرت خواجہ معین الدین چشتی اجمیری قدس سرہ کے دربارِ اقدس میں اجمیر شریف پہنچ گئے۔ وہاں دو تین دن تک رہے، لیکن وہاں کی زبان سے چنداں واقفیت نہ ہونے کی وجہ سے لاہور واپس چلے گئے اور حضرت داتا عمیج بخش علی ہجوری رحمہ اللہ تعالیٰ کے مزارِ اقدس پر حاضری دی، جہاں حضرت خواجہ اجمیری رحمہ اللہ تعالیٰ نے چلہ کشی کی تھی۔ فاتحہ خوانی سے فارخ ہوئے ، تو ایک بزرگ

سیرت شخصیت پر نظر پڑی۔ بید حضرت مولانا صوفی غلام رسول صاحب بلند پاید بزرگ موضع موت ملط امر تسر کر بخ والے تھے، جو تبلیغی دورے پر تھے اور چند بج تعلیم حاصل کرنے کے لیے ان کے ہمراہ رہت تھے، ان سے طلاقات کی اور ماجرا بیان کیا، تو انہوں نے پڑھانے پر رضا مند کی کا اظہار کیا، اس طرح ان کی ہمرکابی کا شرف حاصل ہوا، ۱۰ ماہ کے عرصے میں سات سیپاروں کا ترجمہ پڑھلیا، چونکہ مولانا کو پڑھائی کا حد سے زیادہ شوق تھا، ای لیے دن رات ای میں صرف کرنا چاہتے تھے، لیکن استاد محترم تا کید کے ساتھ زیادہ پڑھنے سے منع رات ای میں صرف کرنا چاہتے تھے، لیکن استاد محترم تا کید کے ساتھ زیادہ پڑھنے سے منع دونی توازن کھو بیٹے تھے۔مولانا کو پڑھائی کی ایسی گون تھی جو کی کروٹ آ رام نہ لینے دیت تھی۔ جب د کی تھے کہ اُستاذ مکرم محوفواب ہیں، تو اُٹھ کر مجد میں چلے جاتے اور سبق یاد کرنے میں معروف ہوجاتے۔

ایک دفعہ خولیش وا قارب سے طلح گھر آئے، تو جی میں آیا کہ اس طرح پڑھنے کے لیے تو مدت درکار ہے، اس لیے کسی اور جگہ جانا چاہے تا کہ جلد از جلد کو ہر مقصود حاصل کیا جائے۔ انہی دنوں ضلع گوجرانو الہ میں ایک مدر سے کا پتا چلا، سوچا کہ وہیں چلنا چاہئے۔ ہوسکتا ہے دلی مراد پوری ہو۔ وہاں جا کر انکشاف ہوا کہ بیتو غیر مقلد ہیں، اس لیے دوسرے دن ہی وہاں سے چل دیئے اور جامع مسجد کھو جیاں والی میں جا پہنچ، وہاں پورے ذوق وشوق سے

ير صف كا موقع ملا اور جارياني ماه مي قرآن مجيد كاترجمه يورا ير حاليا- ان دنول وبال مولوى عبد العزيز جامع مجد کے خطيب تھے۔ ترجمہ قرآن مجيد کى بحيل كرنے كے بعد درسيات كى ابتدا کی ۔صرف بہائی دغیرہ کتابیں شروع کیں اور اس قدر دلچیں اور انہاک سے اسباق جاری رکھے کہ مولانا کی ابتداء کے دفت جوطلبہ سکندر نامہ ُ فعول اکبری دغیرہ پڑھتے تھے، مختصر سے وقت میں ان تک جا پہنچ۔ کچھ عرصہ کے بعد مولانا مہر الدین صاحب رحمہ اللہ تعالیٰ مولوی سراج احمد، سید احمد على، اور مولوى فضل كريم صاحبان أيك جماعت كى صورت مي جامع نعمانيد لا بوريني محت، Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

11

امتحان دیا، ایتھے نمبروں میں کامیابی حاصل کرکے داخلہ لے لیا، کمین جلد ہی بیہ احساس پیدا ہوگیا کہ پڑھائی کے لیے شہری فضا چنداں ساز گارنہیں ہوتی، اس لیے کمی دیہاتی ماحول کے مدر سے میں جانا چاہئے۔ چنانچہ نگاہ انتخاب اس وقت لاہور سے تمن میل دُور اچھرے کے مدر پر پڑی، جواب بھی جامعہ فتحیہ کے نام سے قائم ہے۔ اچھرے کے مدر سے میں زرادی، زنجانی، فصول اکبری اورتر کیب پڑھی، ہدایۃ الخو شروع کی تھی کہ سال ختم ہو گیا۔ يهال بيطريقة رائح تعاكه برم اسباق اساتذه يزهات اور چهوف اسباق طلبه کے ذمے ہوتے۔طلباء اپن تعلیمی مصروفیات کی وجہ سے پوری توجہ نہ دے سکتے تھے اور بیہ بات مولانا کے لیے بار خاطر بنی رہتی۔ چاروں ساتھیوں نے مشورہ کیا کہ کسی ایسی جگہ چلنا چاہئے، جہاں اساتذہ پڑھاتے ہوں۔ ای تلاش میں مدرسہ کریمیہ جالندھ پینچ گئے۔ وہاں مولوی محد عبد الله صاحب موشيار بورى صدر مدرس، اورمولوى احمد بخش صاحب تائب مدرس تھے، ان ے ایک سال کے عرصہ میں کافیہ، قدوری وغیرہ کتب پڑھیں۔ اللے سال بیر سوچ کر پھر اچھرے چلے آئے کہ اب تو اساتذہ ہی ہمیں اسباق پڑھائیں گے۔ ان دنوں وہاں مولوی ابراجيم صاحب، مولوى محمر چراغ صاحب اور مولوى حبيب شاه صاحب خطيب مصرى شاه مدرس تھے۔ اس سال شرح و قامیہ ہدایہ اولین وغیرہ کتب پڑھیں کہ اتنے میں دیو بندی بر یلوی، اختلاف كعراموا، چونكه مياں قمرالدين صاحب مہتم مدرسة شي بركت على، حاجي جان محمد وغير بم

رحمہم اللہ تعالی سب سی تھے، اس لیے اس اختلاف کے دوران مولوم محمد چراغ دہاں سے چلے آئے۔ان کے بعد استاذ الاساتذہ مولانا مہر محد صاحب تلميذ مولانا غلام محد صاحب گھوٹو ی شيخ الجامعہ بہاول پور کی خدمات حاصل کی گئیں۔ان سے دورۂ حدیث کے علاوہ باقی کتب مثلاً ملا حسن،حمه الله،مخضر المعاني،مطول، خیالی،صدرا،ممس بازغه دغیرہ پڑھیں۔اس طرح قرآن مجید کی کشش اور فیض و برکت ہے کتب درسیہ پڑھنے کی سعادت میسر آئی۔ دورہ حدیث پڑھنے کے لیے امام المحد ثین مولانا سید دیدار علی شاہ الوری، بانی مرکزی دارالعلوم حزب الاحناف لاہور اور ان کے صاحبزادے مرشدی حضرت علامہ مولاتا

ابوالبرکات سید احمد قادری (قدس سرجا) شیخ الحدیث والنفسیر حزب الاحتاب لا ہور کی خدمت میں زانوئے تلمذیتہ کیا اور ۱۳۴۲ھ/ ۱۹۲۲ء کو سندِ فراغ حاصل کی۔صدر الافاضل سیّد محمد نعیم الدّین صاحب مراد آبادی رحمہ اللّہ تعالیٰ صاحب تفسیر خزائن العرفان سے بھی سند حاصل کرنے کا شرف حاصل ہوا۔

دارالعلوم حزب الاحناف بى مي مولانا حبيب شاه صاحب سے كتب طب موجز، قانون شيخ اور قانو نچه طب کا درس لیا اور ۱۹۵۴ء میں دارالعلوم طب جدید مشرقی شاہدرہ لا ہور سے امتحان دے کرافتخار الاطباء کی سند حاصل کی۔ ۱۹۳۱ء میں آپ مدرسہ اسلامیہ، اب مدرسہ حفظ القرآن، ہرسہ کوٹ ضلع لائل پور میں مدرس تھے کہ امیر طریقت حضرت پیر سیّد جماعت علی شاہ محدّث علی پوری قد س سرہ دورے پر تشریف لائے ، تو اس موقع سے فائدہ اٹھاتے ہوئے مولانا مہر دین صاحب عارف کائل کے دست حق پرست پر بیعت ہو گئے۔ کس قدر عظیم تائيدايزدى تقى كه زميندار كمراني كاايك نوجوان اب شريعت وطريقت كافضل وشرف حاصل كر كے سنت نبويد كا بہترين ترجمان اورمسلك الل سنت كا بلنديا يد ملغ بن كيا-كس كے تصور میں تھا کہ زمینداری وغیرہ میں مصروف بیہ نوجوان علم ونصل کا رفیع القدر مندنشین بنے گا۔ آپ کی تدریسی اور تبلیغی زندگی کا، دورہ بہت طویل ہے۔ آپ ایک سال ہرسہ کوٹ، لاکل پور، تین سال جامع نعمانیه لا بور، دوسال متجد شکر خان احمد آباد یویی، دس گیاره سال حزب الاحناب لاہور میں فرائض تدریس انجام دیتے رہے۔ ۱۹۴۲ء میں جامعہ نعمانیہ لاہور تشریف لائے، اسوقت حضرت مولانا تاج الدین صاحب رحمہ اللہ تعالی حیات تھے اور مدر سے ختطم تھے۔ تین سال یہاں رہنے کے بعد جامع مسجد شيخو یورہ بسلسلۂ خطابت تشریف لائے۔ تین سال دہاں رہے کے بعد لا ہورتشریف لے آئے اور تقریباً آٹھ سال تک مجد دائی انگہ میں خطیب رہے۔ بعد ازاں جامعہ نعمانیہ لاہور کے منتظمین نے ایک بار پھر آپ کی خدمات حاصل کر کیں۔ چار سال تک وہاں یڑھاتے رہے۔مولانا کی دلی خواہش تھی کہ ایسے اسباب و ذرائع حاصل کیے جائیں جن سے Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

مدرے کی ترتی اور عروج کو مدد طے، لیکن انتظامیہ نے پس و پیش سے کام لیا، تو مولانا دل برداشتہ ہو گئے ادر شاہ عالم مارکیٹ لا ہور کے نزدیک نیویں مجد نیا بازار میں مدرسہ خو لا ثانیہ قائم کیا، بے سروسامانی کے عالم میں بھی مولانا کی علمی قابلتیت ولیافت کی کشش تقی کہ طلباء کی اچھی خاصی تعداد جمع ہوگئی، جن میں اکثر و بیشتر آخری کتابیں پڑھنے والے طلباء تھے۔ ہم سال اچھی خاصی تعداد جمع ہوگئی، جن میں اکثر و بیشتر آخری کتابیں پڑھنے والے طلباء تھے۔ ہم سال مراد کن چوک گڑھی شاہو کی جامع مجد میں خطل کر دیا۔ وہ ان حالات اور بھی زیادہ ناسازگار ہو گئے، جن کی بناء پر مدرسہ سے دستم روار ہوتا پڑا۔

پھر ایک سال تک برکات العلوم مغلپورہ، لاہور اورایک سال جامعہ حفیہ قصور پڑھاتے رہے۔ اس اثناء میں چونکہ آپ مستفل طور پر مصری شاہ قیام پذیر ہو گئے تھے، اس لیے اپنے کھر میں بی سلسلۂ تدریس شروع فر مایا۔

ظاہر ہے اتنے طویل عرصہ میں بیٹار علماء نے آپ سے استفادہ کیا ہوگا۔ خوف طوالت کے پیش نظر آپ کے صرف چند تلامذہ کے ناموں کا ذکر کیا جاتا ہے۔ ا۔ سلطان الواعظین مولا نامحد بشیرصاحب، کوٹلی لوہاراں، سیالکوٹ

۲۔ خطیب پاکستان مولانا غلام الدین رحمہ اللہ تعالیٰ، الجن شیڈ، لا ہور

- "

\_0

-1

\_4

\_^

\_9

-1.

۳۔ مولانا محمود احمد رضوی رحمة الله علیه، شارح بخاری، مدیر رضوان، لا ہور

مولانا محمد عبد التدرحمة التدعليه، مهتمم جامعه حنفيه، قصور مولاياً العلامة محمد عبد القيوم ہزاروي ، ناظم اعلیٰ جامعہ نظامیہ رضوبیہ، لا ہور مولانا العلامه محمر عالم رحمة الثدعليه، سيالكوث مولانا انوارالاسلام رحمة النَّدعليه، ناظم مكتبِّه حامديه، لا بور مشهور دمعروف مؤرخ صاجزاده علامها قبال احمرصاحب فاروقي اور مولاتا باغ على شيم ، ناظمانٍ مكتبه نبوية ، لا مور مولايا مظفرا قبال صاحب، لا ہور

14

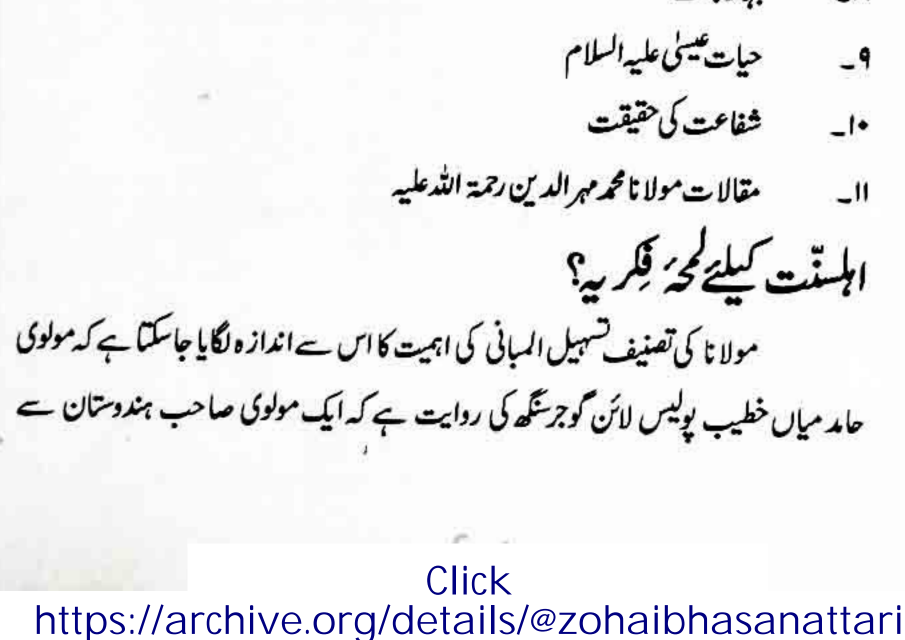
- ۱۲ مولانا محرسعيد احمر نقشبندى رحمة الله عليه، خطيب محدداتا صاحب، لا بور

ائلے علاوہ سندھ، سوات، بنیر وغیرہ کے بے شمار علماء کرام نے آپ سے استفادہ کیا۔ حضرت مولانا مہر الدین نقشبندی جماعتی رحمہ اللہ تعالیٰ نے تبلیغی اور تدریس مصروفیات کے باوجود چندایک نہایت اور قابلِ قدر کتابیں تصنیف فرمائی ہیں پچھ کتابوں کے

- نام ہیہ ہیں: ا۔ تسہیل المبانی شرح اردو مختصر المعانی، جسے آپ نے ۱۹۵۵ء میں تکمل کیا۔
  - ۲۔ فیصلہ شرعیہ برحرمتِ تعزیہ، ردِ شیعہ جس کا موضوع نام نے طاہر ہے۔ ۳۔ حل قطبی، اُردو
    - ۳۔ مسائل دمضان
    - ۵\_ النداء بحرف الياء

(الصلوة والسلام عليك يارسول اللد ير معنى جواز يرمخ قر مر مل رساله)

- ۲۔ سائل ھپ براُت
  - ۷۔ ردِ خاکسار
    - ۸\_ بہارجنت



ال کے باد جود مقام فور ہے کہ قالمین کواپے خیالات کے اظہار کی مخواض کی تک ہوئی، اس کی دوی دمیں ہوئتی ہیں یا تو دہ مناد کی ہو سے اپیا کرتے ہیں، یا اسلیے کہ انہوں نے ملات المنت والجمامت کی تعنیفات کا مطالعہ می کی کیا، درنہ برگز الیں اس حم کے ب فیاد طیلات کے اظمیار کی جرأت ند ہوتی۔ ان مالات کے بیش أظرطها والمسنَّت والجماعت کا فریغد ب که علما واکلر المسنَّت کی فشيفات كالجريد الثامت كري الداسلاف كرام كى مسامى جميله كوسطر عام يرلاكمي - موجوده فلد کے فنسلاء کرام ہے بھی کزارش ہے کہ دو تحریری میدان میں زیادہ سے زیادہ جعبہ لیس تا کہ

16

باطل پرستوں کوراہ حق دصداقت نظر آجائے اور آئیس راہِ داست کی طرف آنے میں آسانی ہو۔ زیر نظر کتاب '' اسلام میں تصور شفاعت ' حضرت مولا نامحد مہر الدین گی اہم تصنیف ہے جس کی اشاعت کی سعادت مکتبہ جمال کرم لا ہور کو حاصل ہور ہی ہے۔ بیادارہ اہل سنت کے ادار دوں میں تصور ے عرصے میں علمی دفکری میدان میں آیا ہے۔ بیادارہ اہل سنت کے ادار دوں میں تصور <u>م</u> حص میں علمی دفکری میدان میں آیا اور نہایت عدہ دیدہ زیب کتابیں شائع کیں مولا کر یم! اس ادار پر پاپی خاص رحمت نازل فرمائے اور اس خزال رسیدہ دور میں سب کی آرز دووں کو بہار آشنا کر دے۔ حضرت مولانا کی تین اور اہم کتب '' بہار جنت' '' حیاتِ حضرت عیسیٰ علیہ السلام'' اور '' حرمت تعز بی' بھی مکتبہ جمال کرم لا ہور ، ی شائع کر رہا ہے۔ اللہ رب العزت ادارہ کے اراکین کو جزائے خیر عطا فرمائے جنہوں نے اکا برعلائے اہل سنت کی تصانیف کو شائع کرنے کا بیڑ الشایا ہے۔

وَمَاتَوُفِيُقُنَا إِلَّا بِاللَّهِ الْعَلِيّ الْعَظِيمِ ط

والسلام

محمد عبد الحکیم شرف قادری شخ الحدیث جامعہ نظامیہ رضوبیہ، لاہور

۲۳\_ربع الادّل۲۳۱۵

۲۱\_جون 2001ء

ضروري اور معياري گذارش

برادران اسلام اعمس وامس كى طرح واضح ب كه المستت والجماعت كا مسلك اور ذہب ہی صحیح ہے۔ یہی صراط منتقبم ہے۔ قرون اولیٰ کا یہی نظریہ حیات تھا۔ یہی سواد اعظم اور لاتحد عمل جمہور اہل اسلام ہے۔ اور یہی کتاب وسنت کا مرقع اور لب لباب بے اور ضروری و واجب العمل ادر باقی گردہ ادر اسلامی فرقے محض افراط و تفریط کی ایجاد ے اہلسنت والجماعت ، الگ ہو کر مخلف ناموں ، موسوم میں جن ، مرفرقہ برعم خود اپنے کو صراط متنقم پر تصور کرتا ہے اور دوسرے کوغلطی کا مجسمہ قرار دیتا ہے۔ کو ہر انسان آ زاد ہے اور مختاراور ادهر شرعى بإبندى ناپيد ب كى كومجبور نبيس كيا جاسكتا كربعض معلومات وحقائق ضرورى جی اور معیاری کہ اگر ان کو بچھ لیا جائے اور اپنے حال وقال کا لائح عمل بنایا جائے تو بہت ممکن ب که اس مذہبی اور نظری افراط وتفریط کی حقیقت منکشف ہو کر قلت اختلاف کا موجب بن کے اور تعدد وتکٹر مذہبی کا قدرے سد باب ہو سکے اور وہ معلومات چند شرعی مصطلحات ہیں جو حب ذیل ہیں۔

(1) فرض اعتقادی: اور دوریہ ہے کہ ایک دلیل تطعی ہے ثابت ہوجس میں کوئی شک د شبہ نہ ہو جیے صوم وصلوٰۃ۔ اس کا انکار ائمہ اربعہ رحمہم اللہ تعالیٰ کے نزدیک کفر ہے اور اس کی فرضیت اگرعوام دخواص سب پر داضح ہوتو اس کے انکار پر امت کاقطعی اجماع ہے کہ بیہ کفر ہے کہ جو اس کو کفر نہ کہے وہ بھی کا فر ہے اور اس کو بلا عذر شرعی ایک بار بھی چھوڑے تو فاسق مرتكب كبيره ومتحق عذاب ناربح يه خلاصه بيركه انكاراس كا كفرصريح اورترك بلاعذر كوايك بار ہوموجب فتق ہے۔ Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

(۲) فرض عملی: ادر دہ بہ ہے جس کا شوت قطعی دلیل سے تو نہیں تمراذ لہ شرعیہ کی روشی میں مجتمد کی نظر میں بغیر کرنے کے انسان بری الذمہ نہ ہو سکے حتی کہ بیا گرکسی عبادت میں فرض ہے تو وہ عبادت اس کے لیے بغیر محض باطل ہوگی۔ اس کاظم بیہ ہے کہ بلادجہ اس کا انکار گوکفرنہیں لیکن فتق دگمراہی ضرور ہے ہاں مجتمد دلیل شرع سے اس کا انکار کرسکتا ہے جیسا کہ ائمہ اربعہ رحم م اللہ تعالیٰ کے اختلافات میں کہ ایک امام ایک چیز کوفرض قرار دیتا ہے اور دوسرانہیں مثلاً حنفیہ کے نز دیک دصویں چوتھائی سرکا مسح فرض ب ادر شافعیہ کے نزدیک چوتھائی نہیں بلکہ ایک بال سر کا اور مالکیہ کے نزدیک پورے سر کا فرض دخصو میں حنفیہ کے نز دیک کبھم اللہ کہنا اور نیت کرتا سنت ہے اور صلبیہ اور شافعہ کے نزدیک فرض اور اس فرض عملی میں ہر صحف ای کی پیردی کرے گا جس کا وہ مقلد اور پیر دکار ب۔ ابنے امام کے خلاف بلاضرورت شرعی دوسرے کی اطاعت جائز نہیں اور اس کے امام نے جس امر کوعبادت میں فرض قرار دیا ہے گوائن کے انکار سے کفر لازم نہیں آتا کیکن اس کے ادا کے بغیر وہ عبادت باطل اور کا بعدم ہوگی۔اے دوبارہ کرنا لازم ہوگا۔ اس سے ثابت ہوا کہ ائمہ رابعہ رحم اللہ کے اجتہادی فرائض صرف انہی کے پیرد کاروں کے لیے جی نہ دوسرے کے لیے اور اس کوفرض اجتمادی بھی کہتے ہیں۔

(۳) واجب اعتقادی: اور به ده ب كفنى دليل ساس كا ضرورى اور لازى موتا ثابت ہواور اس کی دوشتمین ہیں۔فرض عملی و داجب عملی۔لہذا جوسطم فرض عملی اور داجب عملی کا ہوگا وہ کی اس کا ہوگا۔ ( ۳ ) **واجب عملی**: اوریہ دہ داجب اعتقادی ہے کہ کیے بغیر گو بری الذمہ ہونے کا اخمال ے لیکن مجتمد کا غلبہ ظن اس کوضروری اور لازم قرار دیتا ہے کہ <sup>ک</sup>ی عبادت میں اس کا کرنا درکا ہو تو اس کے ادا کیے بغیر عبادت ناقص ہوگی گوادا ہوجائے گی۔ اور مجتد شرعی دلیل سے واجب کا Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

19

انکار کرسکتا ہے لیعنی اجتہادی واجب اور کسی واجب کا قصدا ایک بار چھوڑنا گناہ صغیرہ ہے اور چند بارترک کرنا گناہ کبیرہ جیسا کہ مشہور ہے کہ صغیرہ پر اصرار گناہ کبیرہ کا موجب ہے۔ (۵) سنت موکد ٥: اور بیدوہ ہے جس کو حضور سرایا نور صلی اللہ علیہ دآلہ دسلم نے ہمیشہ کیا ہوالبتہ بیان جواز کے لیے بھی ترک بھی کر دیا ہو یا یوں کہو کہ جس کے کرنے کی تاکید فرمائي ہو گمرترک بالکل منع نہیں فرمایا اس کا ترک کرنا اساءت اور کرنا ثواب اورترک کرنا نادرا عمّاب اورترک کی عادت ذریعہ استحقاق عذاب۔ (۲) سنت غیر موکده: ادر به ده ب که نظر شرع میں ایس مطلوب ہو کہ اس کا ترک نا بسند ہو مگر نہ باین طور کہ ترک پر دعمید عذاب فرمائے عام ازیں کہ حضور علیہ الصلوۃ والسلام نے مدادمت ادر بيتكى فرمائى يا نه اس كاكرنا تواب ادر نه كرنا اگر چه عادة موموجب عمّاب نبيس -اس سے بید بھی واضح ہو گیا کہ سنت موکدہ ہو یا غیر موکدہ کے ترک سے کفر لازم بہیں آتا اور بیہ بالکل ظاہر اور بدیہی بات ہے کیونکہ جب وجوب کے ترک سے کفر لازم نہیں آتا توترک سنت واستخباب واباحت سے بطریق اولی لازم نہیں آئے گا۔

(2) مستحب : اوریہ دہ ہے جو کہ نظر شرع میں پندیدہ ہو گر ترک پر کچھ ناپندی نہ ہو خواہ خود حضور پُرنور علیظتی نے بنفس نفیس کیایا اس کی ترغیب دی یا اس کوعلاء کرام نے پند فرمایا

اگرچہ احادیث میں اس کا ذکر نہ آیا ہواس کا کرنا تواب اور نہ کرنے پر مطلقاً کوئی حرج نہیں۔ (٨) میاح: ادر بیددہ ہے کہ جس کا کرتانہ کرتا برابر ہوادراس پر نہ ثواب ہو نہ عذاب ۔ ناظرین کرام! بیہ کی چیز کے کرنے کی صورت میں آٹھ شرعی دفعات ہیں جن کے كوائف حسب ذيل بين: ان آٹھوں میں''کسی چیز کا کرنا''بطور اشتراک موجود ہے۔ -1 کرنے کی نوعیت ان میں ایک جیسی نہیں کسی میں ضروری اور لازمی اور کسی میں غیر -٢ Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

ضروری اور غیر لازمی۔

- ا۔ ان سے صرف فرض اعتقادی کا انکار کفر ہے باقی کانہیں۔
- · ۔ ان سے کسی کا ترک عمد ایا سہوا موجب کفرنہیں گوبعض کا ترک فتق ہے۔
- ۵۔ سنت کا انکار گو کفرنہیں لیکن جوسنت بالتواتر ثابت ہوا اس کی سنیت متواترہ بحیثیت متواترہ کا انکار کفر ہے۔ایسے ہی سنت متواترہ کا بحیثیت سنیت بلکہ شرعی اباحت بحیثیت اباحت کا انکاریا اسکی تحقیر واستحقاف موجب کفر ہے۔
- (۲) جہاں پر فرض ہوگا دہاں پر واجب سنت وغیرہ سب موجود ہوں گے (یعنی ان کا مفہوم کرنا) اور اس کاعکس نہیں یعنی جہاں اباحت ہو دہاں مستحب نہ ہوگا اور جہاں مستحب ہوگا دہاں سنت نہ ہوگی دعلی ہزاالقیاس۔
- (2) دوام ولزوم عمل کو وجوب و فرضیت عمل لازم نہیں یعنی ایک امر کے دائمی اور لازی طور پر کرنے سے بید لازم نہیں آتا کہ وہ فرض یا واجب یا سنت ہے جیسے نفل کہ اس پردوام ولزوم اس بات کا مقتضی نہیں کہ اس کو فرض یا واجب سمجھ لیا جائے یعنی بیہ کہنا درست نہ ہوگا کہ بیعمل چونکہ لازمی اور دائمی طور پر کیا جا رہا ہے اور بیشان فرض و داجب کی ہے لہذا، فرض و داجب ہے کیونکہ نقل پر دوا کہ لہذا دوام سے شرعی وجوب و فرض سمجھ لینا ناجائز اور شریعت مطہرہ پر افتر اء ہوگا۔ بناء علیہ امور ستخسنہ و مباہ پر

ددام ولزدم وجوب وفرضيت عمل كى دليل نه موسك كى \_ (٩) وجوب وفرض اختیاری: ادر بددہ ہے کہ انسان این مرض ہے کہ کام کے کرنے کا التزام کر لے اور اس کا کرنا ضروری اور لازمی تصور کرے گواخلاقی طور پر اس کو کرنا ہی چاہئے مگر اگر اس التزام کے بعد اس نے نہ کیا تو شرعی طور پر بیکوئی جرم نہیں ہے۔ (• 1) غیر فرض کو فرض وواجب کہنا: شری فرائض دواجاب کے علادہ اپن معمولات اقوال وافعال سے کسی امر کو شرعی واجب اور فرض کی طرح سمجھنا ناجائز ہے اور Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

شریعت پر بہتان ہے کویا یہ بنی شریعت کی ایجاد ہے جو عقلاً ونظلا باطل ہے۔ <u>احرام:</u> یہ فرض کا مقابل ہے اور یہ وہ ہے کہ فرض کی طرح قطعی دلیل سے ثابت ہو۔ اس کا ایک بار بھی قصد آکرنا گناہ کبیرہ وفت ہے۔ اور اس سے پر میز فرض و ثواب اس کی فرضیت قطعی ہونے کی وجہ سے اس کا متکر کا فر ہے کہ جو اس کو کا فر نہ سمجے وہ بھی کا فر۔ <u>۲ مکر وہ تحریکی:</u> یہ واجب کے مقابل ہے اور دلیل ظنی سے ثابت ہوتا ہے اس کے نہ کرنے سے عبادت ناقص اور کمزور ہوجاتی ہے اور اس کا کرنے و لا تنبگار ہوتا ہے اگر چہ اس کا ماہ حرام سے کم ہوتا ہے یعنی اس کا متکر کا فرنیدیں اگر چند بار کر نے و لا تنبگار ہوتا ہے اگر چہ اس کا موجب فتی ہے۔

<u>۳۔ اسماء ت:</u> ادر یہ وہ ہے کہ اس کا کرنا ہرا ہو اور نادرا کرنے والاستحق عمّاب اور التزام فعل پر انتحقاق عذاب سیسنت موکدہ کے مقابل ہے اور ثبوت و بقامیں مساوی۔ <u>۳ م مکروہ تنزیمی :</u> ادر بیدوہ ہے کہ اس کا کرنا شرع کو پیند نہیں مگر نداس حد تک کہ اس پروعید عذاب فرمائے بیسنت غیر موکدہ کے مقابل ہے اور ثوبت و بقامیں مماثل۔ <u>م خلاف اولی:</u> ادر بیدوہ ہے کہ نہ کرنا بہتر تھا کیا تو کچھ مضا لقہ و عمّاب نہیں بی مستحب کا

مماثل ومقابل ہے ان عنوانات ومصطلحات کے بیان کرنے میں عبارتیں مختلف ملیں گی مگر حقیقت یہی ہے جو مذکور دمسطور ہوئی۔ ناظرین باحمکین ! پیر کی امر کے نہ کرنے کی صورت میں يائي دفعات بي جن ك كوائف بفحواى الاشياء تُعوف بَاضُدادِهَا مَدكور الصدوركوائف ے پیش نظر سمجھ جاسکتے ہیں لیکن آ سانی کے لیے صراحتہ بیان کر دیتے جاتے ہیں۔ ان یا نچوں میں کی'' چیز کا نہ کرنا'' اشترا کی طور پر موجود ہے۔  $(\mathbf{I})$ نہ کرنیکی صورت سب میں ایک جیسی نہیں کمی میں نہ کرنا ضروری ہے اور کمی میں (1) Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

22

اس کےخلاف۔ ان میں صرف حرام قطعی کا انکار كفر ہے باقى كانہيں۔ (٣) ان ہے کی کا ارتکاب عمدا یا سہوا موجب کفرنہیں گوبعض کا کرنافسق وفجو رہے۔ (r)سمى كراجت كا انكار جب كه اس كى كراجت كا ثبوت بالتواتر موكو كفرنبي ليكن (۵) کراہت متواترہ من حیث التواتر کا انکار موجب کفر ہے۔ ایسے بی کراہیت متواترہ کااشخفاف بھی موجب کفرہے۔ جهاں پر حرمت قطعی ہوگی یعنی کرناقطعی طور پر حرام ہوگا وہاں پر باقی اقسام بھی ہوں (1) <u> </u> ( یعنی ان کامفہوم نہ کرتا ) اور اس کا عکس نہیں یعنی جہاں خلاف اولی ہوگا وہاں حكروه تنزيبي نہيں ہوگا اور جہاں مکروہ تنزيبي ہوگا وہاں مکروہ تحريمي نہ ہوگا۔ دعلیٰ ہٰدا القياس سمی چیز کے بوجہ کراہت یا خلاف اولی ہونے کے اتفاقایا دائمی طور پر نہ کرنے (2)ے بدلاز منہیں آتا کہ وہ چزشر عاجرام ہے جیسا کہ کسی چز کے دائمی طور پر کرنے ے بیدلاز منہیں آتا کہ وہ فرض ہے یا واجب یعنی بید کہنا درست نہیں کہ دہ چیز نہیں کہ گئی لہذا وہ حرام ہے کیونکہ نہ کرنا اس وجہ سے نہیں کہ وہ حرام ہے بلکہ اس وجہ ہے ہے کہ سلیم الفطرت انسان شرعاً وعادتا ایس مکروہ چیزوں سے دائمی طور پر بیزار

ومتنفر ر جتا ب- البذا مكر وبات سے مظلم اور دائمي تنفر و بيزاري اس اعتبار سے نبيس کہ وہ حرام ہیں بلکہ اس وجہ ہے ہے کہ وہ طبعی و عادی طور پر غیر مانوس ہیں لہٰذاکس مکردہ کو از خود حرام کہنا کسی وجہ ہے درست نہیں.....خلاصہ بیہ کہ کسی شخص کو بیر حق حاصل نہیں کہ وہ اپنی طرف سے حلال وحرام جائز و ناجائز فرض و داجب دغیرہ کہتا رہے کہ بیصریح طور پر افراط وتفریط ہوگی جو کہ شرعاً ممنوع ہے۔ **اوامر شرعیہ:** دہ جملہ معمولات دمشروعات جن کے کرنے کا حکم ہے خواہ از قبیلہ وجوب Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

ہوں یا عیر بیہ سب سے سب شریعت کے زیرتھم میں کسی کے کرنے کا از خود کوئی مجاز . تہیں۔

**نوابی شرعیہ**: وہ جملہ منوعات جن سے زندگ میں علیحد گی اختیار کی جاتی ہے ادامر کی طرح بیہ بھی بحکم شریعت مطہرہ ہیں.....خلاصہ بیہ کہ انسان کا کرنا نہ کرنا دونوں شعری تھم ہیں اپنی طرف سے کرنے یا نہ کرنے کا تھم دینا شارع کے علاوہ اور کسی کو جائز نہیں۔

بدعت : شریعت میں بدعت سن کے مقابل ہے اور اس کا معنی بینہیں کہ ہرنگ ایجاد بدعت و منلالت ہے بلکہ بدعت کا مفہوم شعری نقط نظر سے بیہ ہے کہ وہ ادلہ شرعیہ کے مخالف ہو جیسا کہ سیرت طبی وغیرہ میں اشام شافعی سے منقول ہے کہ بدعت منلالت سے ہے کہ کتاب سنت اجماع اثر کے برخلاف کی امرکو جاری کیا جائے تو ثابت ہوا کہ ہراچھی چیز جو مخالف نہ ہو اس کی ایجاد بدعت و منلالت نہیں ہے۔ خلاصہ سیر کہ ہرنو ایجاد کو بدعت و منلالت کہنا درست نہیں بلکہ دہ جو ادلہ شریعت کے مخالف ہو۔ لہٰ امت میں جو امور مستحسنہ جاری ہوئے یا ہوں گے ان کو بلادلیل بدعت و منلالت کہنا جائز نہ ہوگا۔

شرک: لغت میں شرک بیہ ہے کہ کسی کام میں دوسرے کو شریک کر لینا اور شریعت میں شرک بیہ ہے کہ کسی متنع لذانیڈی کے جواز کا اعتقاد کرلینا کیونکہ شرک تو حید کا مقابل ہے اور مسئلہ تو حید

واجب عقلى ب يعنى توجيد ب كد صرف الله تعالى كو واجب بالذات سليم كيا جائ تو شرك لامحالہ یہی ہوا کہ وجوب ذاتی کے مقابل امر کے جواز کا اعتقاد رکھا جائے اور وہ متنع لذاتہ ہے جیے مقابل کی الوہیت اور اس کے وجوب ذاتی اور غناذاتی جو کہ متنع لذاتہ امور ہیں کا اعتقاد کیا جائے تو شرک ہیتۂ یہی ہو کہ کسی غیر اللہ کے لیے الوہیت وجوب ذاتی غنا ذاتی وغیرہ امور ثابت کیے جائیں ادرجو چیز اس قسمکی حیثیت نہ رکھتی ہواس کا اثبات ہرگز شرک نہ ہوگا جیسا کہ آج شرک کا اطلاق عموماً بلاوجہ بحج زبان زدعوام ہے یا یوں کہنے کہ شرک حقیقة بیہ ہے کہ اللہ

تعالیٰ کی الوہیت و وجوب ذاتی اور اسکی صفات ذاتیہ میں غیر کو شریک کیا جائے یعنی غیر اللہ کے لیے الوہیت اور صفات ذاتیہ ازلیہ قد یمہ کو ثابت کیا جائے یا یوں کہتے کہ اللہ رب العزت کے علاوہ کسی اور کو مستحق عبادت قرار دیا جائے پس اگر کسی نے الوہیت اور استحقاق عبادت میں کسی غیر کو شریک نہیں کیا تو وہ شرک نہیں لہٰذا اسباب کی طرف نسبت افعال بحیثیت اسباب شرک نہ ہوگا۔ اس کو شرک کہنا اور ایسا کرنے والے کو مشرک کہنا شریعت پر بہتان عظیم ہے نیز امور

کفر بطریق سد باب: بعض وقت بنا بر معلمت یا سدباب کیطور پر ایک فے ک الکارب سے روکا جاتا ہے جیسا کہ بدکاری کی روک تعام یک لیے بدکاری کے اسباب و وسائل کو شرعا حرام کر دیا گیا ہے لیکن اگر کسی نے ایے بعض وسائل کو کر لیا تو یہ فعل حرام ہوگا لیکن کر نیوالا کا فر نہ ہوگا ورنہ دین میں افراط وتقر پط اور غلومتصور ہوگا جو کہ شرعاً ممنوع ہوا در خارجیوں کی صرح علامت ہے۔

عقیدہ: شریعت میں عقیدہ کے ثبوت کے لیے ضروری ہے کہ دلیل قطعی ہونلنی دلیل سے عقیدہ: شریعت میں موللی دلیل سے عقیدہ تابت نہ ہوگا بلکہ ظن دگمان۔

شبوت مسئلم: مسئداً كرظينه موتو دليل ظنى ب ثابت موجائ كاادر مسئله اكر قطعيه ب جيرا

کہ عقیدہ تو ثبوت کے لیے دلیل تطعی ہونالازی اور ضروری بے بیغنی دلیل سے ثابت نہ ہوگا۔ مستلد كا انكار: مستله اكر قطعيه ب تواس كا انكار موجب كفرب اور اكر ظليه ب تو انكار ب کفرلازم نہ ہوگا مگر اس کا بیہ مطلب نہیں کہ مسلہ ظلیہ کا انکار کردیا جائے بلکہ دلاکل ظلیہ ہے جو مسائل ثابت ہوں گے ان پڑمل درآ مدلازمی اور ضروری ہوگا جیسا کہ مسائل اجتہادیہ ہیں۔ ایمان : ضروریات دین کی تصدیق کا نام ایمان ب اور ضروریات دین ان متواترات شرعیه Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

کا نام ہے جن کے حصول علم میں عوام وخواص سبب برابر ہوں اور اس کثرت سے ان کی تبلیغ کی گئی ہو کہ گویا وہ بدیہی امور ہیں جیسے تو حید و رسالت حدوث عالم حشر دنشر صوم وصلوٰۃ وغیرہ ایے جملہ ضروریات کی تقدیق کا نام ایمان ہے گویا یہ تحقیق ایمان کے دفعات ہیں کہ سب کو تسليم كرنا ايمان ب اگرايك كابھى انكاركيا تو ايمان ختم ہوگيا۔

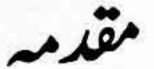
کفر: ندکورہ بالاضروریات سے سب کا یا بعض کا انکار کرتا کفر ہے نیز احکام شرعیہ کی تحقیر اور حدود اسلاميه كا انتخفاف اور اسلامي متعلقات كامذاق واستهزاء بهى موجب كفرب للهذا امور مستحسنه مباحه مروجه ميلا د دغيره كفرنہيں۔ كيونكه ان ميں بيدا نكار دغيرہ تجھ نہيں۔

**ارتد از**: اسلام کوچھوڑ کر بلاجردا کراہ بقائمی ہوش وحواس عمد اوارادۃ کسی اور دین کو اختیار کرنا شرعاً اتداد ہے۔ایمان کفرارتداد کی بیر حقیقت ہے ادر کسی کو کافرمومن مرتد کہنے کا بی شرعی ضابطہ ہے جس کی روشی میں کسی کومومن وغیرہ کہا جاسکتا ہے۔خواہ وہ امیر ہو یاغریب،سفید ہو یا کالا حسين ہويا حقير حاكم ہويا محكوم كمى كويد حق نہيں پہنچتا كہ جب چاہے جس كوچاہے مومن وكافر مرتد کہتا پھرے اور اپنی دھوتس جگاتا رہا۔

بہرصورت بیہ چند شرعی مصطلحات ہیں اگر ان کو پیش نظر رکھا جائے اور مسائل مختلفہ کا دیانت دارانہ انداز سے مطالعہ کیا جائے تو ممکن ہے کہ بڑھتے ہوئے ملی اور ملکی تشتت وافتر اق میں افراط وتفریط کی کمی محسوں ہونے لگے۔

وَمَا عَلَيُنَا إِلَّا ٱلْبَلاَغُ الْمِبْيُنِ.

بسُم اللَّهِ الرَّحِمْنِ الرَّحِيْمِ ٥ نَحمَدة وَ نُصَلّى عَلَى رُسُلِهِ الكريم



ايجاد كائنات عالم كامقصد

تاظرين باتمكين ! ونيائ كائنات كى محصد پر نظر ذالي تو ايما معلوم موتا ب كه اس كوجس ميت وشكل پر قدرت في پيدا كيا ب اس سے برد هكر اس كے ليے اوركونى موزوں صورت نہيں موسكتى ۔ آسانوں كو ملاحظه فرما ي تو ان كى وسعت و رفعت اوران ميں چھو في بر ستاروں كا خاص انداز پر متحرك وستعقر مونا اور ان سے مفيد تاثر ات كا نمودار موتا زين ملاحظه فرما ي تو اس كى خشكى اور ترى نشيب و فراز آبادى و ويرانى اس ميں شجر و تجركى كيفيت و كميت نباتات كا جاذب نظر مونا مناسب اختلاف انسانى و حيوانى فطرتى تر تيب معد امتياز شرافت و غيره بهر صورت مرچيز كانفس الامرى اور فطرتى انداز پر موجود مونا زبان حال سے

اینے خالق و مالک کی دعوت دیتا ہے جیسا کہ قرآن مجید میں فرمایا وَإِنْ مِّنْ شَيْءٍ إِلَّا يُسَبِّحُ بحمد به الاية "مرچزاين رب كى صفت وثناكرتى بتو ثابت مواكه مرچز يرفطرتى طور ير ضرورت اور لازم ہے کہ وہ اپنے خالق و مربی کی یاد میں رہے اور اس کی عبادت کرے۔ بالخصوص حضرت انسان کہ اس کو کا سکات پر شرافت بخش ہے اس پر اور ضروری کہ بید اپنے مولی کریم کی عبادت میں بورے خلوص سے منہمک رہے۔ جیسا کہ قرآن مجید میں فرمایاؤ مَا خَلَقْتُ المجنَّ وَالْإِنسَ الأَلِيعُبُدُونُ-"بم في انسانون اور حيوانون كومض اس لي يدا کیاہے کہ وہ ہماری عبات کریں اورشکریہ بجالا کمیں۔''

انسان کی بنیادی کمزوری

اس می شریس که خلقت انسان کی وجه وجیم جیسا که او پر خکور ہوا بجی ب که وہ اب پروردگار کی عبادت کرے اور اس کے نامتانی احسانات کا شکر بیا دا کرتا رہ محر حقیق طور پروہ اس سے قاصر بے کیونکہ اس کے انعامات غیر محدود ہیں اور انسان ہر طرح سے محد ود جیسا که قرآن مجید میں فرمایا خطق الانسان حضوفة ا رجمہ "انسان فطر تی وطبعی طور پر کمز در واقع ہوا ہے۔ " تو پر کمل طور پر یہ کیے شکر بیا دا کر سکتا ہے اور بچی وجہ ہے کہ قرآن مجید میں فرمایا یون تعد دو این محدود الله لات خصو ها ترجمہ " انسان فطر تی واجو تی کر حقد واقع یون تعد دو الغرب کہ محدود میں اور اکر کمتا ہے اور کہ وجہ ہے کہ قرآن محد میں فرمایا تو پر مرفعت کا شکر یہ کیے دا ہو سکتا ہے اور ای بنا پر حضور مرد کا نتات فخر موجود ات اقعے ۔ " تو پھر مرفعت کا شکر یہ کیے اور اس کی نعتوں کو شار کرنا چا ہوتو نیس کر کتے ۔ " العرب والحجم نے فرمایا اللہم این لا انحصی ثناءَ عَلَیک انت کما النیت علی نفسک ترجمہ (اے اللہ می تیری کمل اور انتہائی صفت وثناء نبیس کر سکتا) ثابت ہوا کہ انسان نفسک ترجمہ (اے اللہ می تیری کمل اور انتہائی صفت وثناء نہیں کر سکتا) ثابت ہوا کہ انسان کو کی اور ہم ای دولار پر می کر موجود اور انہائی صفت وثناء میں کر کتا ہوا ہوتو نیس کر کتا ہوا ہوتا ہیں کر میں ال

### انساني افراط وتفريط

اللہ رب العزت نے مخلوقات کو پیدا فرماکر ان کے مقصد حیات کو واضح فرمایا اور عبادت کے طریقوں کی تشریح کی عبادت پر خوشخبری اور معقول قسم کی ترغیبیں سنا تمیں اور نافرمانی پر عذاب کی دھمکی اور متعدد وعیدیں بتا کر جادہ اعتدال پر لانے کی فضا پیدا کی اور بر حکم کی حد بندی فرما کر مخالفت کرنے والے پر حدود مزائمیں مقرر فرما ئمیں جس کی وجہ سے پوری پابندی کرنے کا بعض کو مناسب موقع میسر آگیا تو انہوں نے اپنے مولی کریم کو راضی کر لیا تر پابندی کرنے کا بعض کو مناسب موقع میسر آگیا تو انہوں نے اپنے مولی کریم کو راضی کر لیا تر پاد اسان چونکہ طبعی طور پر کمز در واقع ہوا ہے اس سے حدود مقررہ و متعینہ میں افراط و تفریط اور احکام خداد ندی میں کمی د بیش عین ممکن بلکہ واقعہ ہو کتی ہے۔ اور یہی دجہ ہوئی کہ شریعت

مطرہ میں بعض افراد کو مخالفت کی بنا پر سزائمیں دی گئیں اور دی جاتی ہیں تا کہ امن امہ میں خلل نہ پڑے اور ہر شخص فرحت وسرور کی زندگی بسر کر سکے اور حضور وخلوص کے ساتھ اپنے مالک و مربی کے ساتھ رابطہ قائم رکھے۔

## شریعت میں گناہ کی معافی

شریعت مطبرہ میں اگر کوئی تحفض کفروشرک کو اختیار کرے اور ای پر معاذ اللہ مر جائے تو اس کی معافی ہرگز نہ ہوگی اور بید اہدی طور پر جہنم میں رہے گا کیونکہ کفروشرک کا دائی ارادہ واعتقاد وہ انتہائی جرم ہے کہ جس کی سز ابھی دائمی اور ابدی ہونا ضروری ہے اور کفروشرک کے علاوہ ہرگناہ صغیرہ ہو یا کبیرہ تو بہ بلا تو بہ معافی کے قابل اور سز اوار ہے اور اس کوز ورد یا بد ر بالواسطہ یا بلاد اسطہ عذاب سے الگ کیا جاسکتا ہے۔ شریعت میں ایس معافی کے بیثار واقعات موجود ہیں نیز اخلاقی طور پر بھی معاف کر دینے میں حرج نہیں ہے بلکہ اس کو عرف عام میں ایک قابل تعریف اور جودو کرم تصور کیا جاتا ہے۔ عموماً ڈانٹ و ڈیٹ زجرو تو نیخ کے طور پر جو سزائیں سنائی جاتی ہیں تدریجی یا فوری طور پر معمولی سرزیش کے بعد معاف کردی جاتی ہوں اور یوں بھی ہوتا ہے کہ بھی کی ذوجا جت یا عزت یا تعلق محبت وغیرہ کے کہنے اور سفارش کرنے سور ایس سنائی واتی ہوتی ہے اور اس پر بھی کسی کو کی طرح کا ملال اور تحق و اضطراب نہیں ہوتا ہے کہ معافی دو ہو ہی جو ہوں جر کو کی کو کی طرح کا ملال اور تحق و اضطراب نہیں

دربارالهی میں انسان کی عزت بلاريب ہر چيز اللد تعالى كى مخلوق ب اور وہ سب كا خالق و مالك ب اوررازق اس کی سب کی طرف نظر عنایت ہے وہ سب کے حال وقال سے داقف ہے ہر چیز کوجس کیفیت اور حالت پر رکھا ہے وہ انتہائی طور پر اس کے موافق ہے ہر پر مہر بان ہے پھر بھی اس نے بعض افراد کوبعض برفضیلت دی ہے۔ دیکھتے انسان کو اشرف المخلوقات بنا دیا اورمومن کو کافر پر رتبہ دیا اور رسولوں کوعلی نہینا وعلیہم السلام غیر نبیوں پر بے پناہ کرامت بخش اور رسولوں سے بھی بعض Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

29

كوافضل بنایا ایسے بی غیر نیوں ے اولیاء كرام اور صوفیائے عظام كدان مل باہمی اكثر و يشتر تقادت بے انبياء عليم الصلوة والسلام سے بعض كو وجيب قرمايا بعض كوصالح بعض كوكل بعض كلام بلاد اسط اور بعض سے بالو اسط خصوصاً خواجه دوسر اعجم مصطفیٰ عظیم سید الا ولين و الآخرين مبدة نبوت ختم نبوة مفتح ثوبت مقطع حدوث نائب اكبر خليفه اعظم صاحب لولاك شافع محشر ساقى كوثر كو ده فضائل دفواضل عطافرمائے كه كمى كے ليے امكان نبيس ايسے بى ہزاردوں چيزيں ماقى كوثر كو ده فضائل دفواضل عطافرمائے كه كمى كے ليے امكان نبيس ايسے بى ہزاردوں چيزيں ماقى كوثر كو ده فضائل دفواضل عطافرمائے كه كمى كے ليے امكان نبيس ايسے بى ہزاردوں چيزيں ماتى كوثر كو ده فضائل دفواضل عطافرمائے كه مى كے ليے امكان نبيس ايسے بى مزاردوں چيزيں ماتى كوثر كو ده فضائل دفواضل عطافرمائے كه كمى كے ليے امكان نبيس ايسے بى مزاردوں چيزيں ماتى كوثر كو ده فضائل دفواضل عطافرمائے كه مى كے ليے امكان نبيس ايسے بى مزاردوں چيزيں ماتى كوثر كو ده فضائل دفواضل عطافرمائے كه مى كے ليے امكان نبيس ايسے بى مزاردوں چيزيں ماتى كوثر كو ده فضائل دفواضل عطافرمائے كه مى كے ليے امكان نبيس ايسے بى مزاردوں چيزيں ماتى دربار اللهى ميں انترائى عزت ہے متعدد شعائر ميں جو كه بارگاہ صعد يت ميں منظور ميں انداز ايسى چيزيں ميں جو كه رب العزت كى مقبول ميں كه ان كو شرف قبوليت سے سرفراز كيا جائے گا۔

#### أتمت كاتقاضا

باظرین کرام! وقت کا تقاضا یہی تھا کہ امت سرکار ابد قرار تقایلہ طلک کے طول و عرض میں بفحوای و کننم خیر امد اپنے قابل تقلید اصول د ضوابط کی وجہ ہے ہر طرح پر بلند اور بالا رہتی کتاب دسنت کی روشن میں اپنے ارتقائی منازل طے کرتی باہمی اتفاق داتحاد کو اپنا معیاری نقطہ تصور کرتی اخلاق حسنہ امانت و دیانت زہد د تقوی سیادت و سخادت شجاعت

وجسارت دغيره مين نمونه ہوتي اقوال داعمال ميں مجسمه عدل دانصاف ہوتي ادر برقتم كے افراط وتفريط ہے الگ رہتی۔ قرآن دسنت کے محاسن بيان کرتی اسلاميات کومثابی خلاہر کرتی تو حيد د رسالت کو معیار نجات بتاتی۔ سلف صالحین و بزرگان دین کے لائحہ ک کو سراہتی۔ ان کے فہم و فراست کو قابل تعریف بتا کران کی خدمات کی تقلید دبیردی ضروری قرار دیتی۔ ان سے علیحد گی وتنهائي كوقابل نفرت ومذمت قرار ديتي بلكه موجب مزابتاتي مكرافسوس كيرا بي يهي امت نفسياتي تصورات کا شکار ہوئنی جادہ اعتدال ہے بیگانہ ہوئنی اس کا زادیہ مل اور لائحہ حیات قابل تعریف نہ رہا دوسروں کے اختلافات مثانے کی بجائے خود اختلافات کا شکار ہوگئی۔ یا ہمی کادشوں کو

30

نظریہ حیات بنا کراپنے وجود کو خطرہ میں ڈال چکی کتاب وسنت کے مقابلہ میں مادی دسائل کو اپنانا اہم فریضہ بجھ چکی ملکی اختلافات و مناقشات کے علاوہ ملی تنازعات میں الجھ گئی اغیار پر سبقت حاصل کرنے کی بجائے اپنے وقار بلکہ اپنی ہتی کو شیس لگا چکی۔فضول بحثوں اورلفظی جفكروں كوموقف كمال يقين كرچكي يقيديات كومتخيلات اور مباحات كو درجه ثبات دوجوب تك يبنجا چکی محض جواز واستحسان کو کفرد اسلام کا معیار بنا چکی۔ کہیں بشریت اور نور کا جھکڑا اور کہیں مسادات اور افضلیت کا کہیں ایصال ثواب اور فاتحہ و درود کل بحث بنا ہوا ہے اور کہیں صلاۃ و سلام کہیں علم غیب واختیارات میں گفتگو ہور ہی ہے اور کہیں جبر دقدر میں کہیں شفاعت وامداد کا مسئلہ موضوع بحث بنا ہوا ہے اور کہیں ندا و دعا کا کہیں اسلام کونجات کے لیے معیاری حیثیت دی جارہی ہے اور کہیں سوشلزم وغیرہ کو کہیں مخلوقات کو قدرت الہيد کا تاثر ظاہر کيا جارہا ہے کہیں بخت واتفاق دغیرہ کو ..... مختصر میہ کمہ ہمچوں قتم کمی دہیشی ہے صحیح معیار زندگی ختم ہو گیا اور مطلق العنان ہو کر قعد مذلت میں گرگئی۔ اللہ کرے کہ اس کو کتاب دسنت پرعمل کرنیکی توفیق ہو اورایے اسلاف کی زندگی کو پیش نظرر کھے تا کہ دین و دنیا میں کامیابی و کامرانی ہواور دربارالہی میں سرخروش کامل نصیب ہوآ مین ثم آمین ۔ اختلاف كي بنياد وابتداء

ناظرین حضرات! یوں تو اختلاف امت کا سلسلہ قرون اولیٰ اور متقدمین میں سے چلا آرہا ہے لیکن ہم صرف اور صرف وہ اختلاف بیان کرتا جاہتے ہیں جو کہ پاکستان وہندوستان کے علاء احناف میں پایا جاتا ہے۔ اس میں شبہ ہیں جیسا کہ تاریخ اس پر شاہد عدل ہے کہ اکابر علاء پنجاب کے ہوں یا سرحد کے دبلی کے ہوں یا غیر تیر ہویں صدی کے آخر تک ان میں کوئی ایسا اختلاف جو کہ باہمی نفرت و کدورت تک نوبت پہنچائے ہرگز نہ تھا۔ان دنوں مقتدائح عصر پیشوائے علم وعمل حضرت حاجی امداد اللہ صاحب محدث مرجع عوام وخواص تھے۔ شریعت وطریقت کے مثالی امام تھے اور علائے ہند مثلاً مولوی محمد حسین صاحب الد آبادی، Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

31

مولوى احمد حسين صاحب كانپورى، مولوى لطف الله صاحب على كرهى، مولى عبدالسميع صاحب را مپوری، مولوی محمد قاسم تا نوتوی، مولوی رشید احمد کنگو،ی، مولوی اشرف علی تفانوی، مولوی خلیل احمد انبیٹھوی دغیرہ کے پیردم شد تھے کہ نجد ہے محمد ابن عبد الوہاب کی کتاب کتاب التوحيد ہندوستان پیچی اور مولوی اسمعیل دہلوی نے اس خاص مشن پر تقویت الایمان لکھ کر چاتی جو کہ در حقیقت کتاب التوحید کا ترجمہ بی ہے۔ مندرجہ با علاء حضرات پہلے سب کے سب مسائل فاتحه وميلاد وغيره مين نهصرف بيركه متفق ومتحد تتص بلكه مولى اشرف على تفانوى تو اين قيام جامع العلوم كانپور ميں خود قيام وميلاد كرتے اور منكر كے خلاف شرعى فتادى شائع فرماتے۔ کتاب تحقیق الحق ص ۳۶ میں میلا درسول کوجنم کنہیا کہنے والے کے پیچھے نماز نا درست لکھی ہے اور دیگر تصانیف قدیمہ دجدیدہ میں علماء دیوبند نے جائز لکھا ہے۔ دیکھوالتصدیقات دغیرہ اور صراط متقیم مطبوعه ضیائی برتی پریس میں خود مولوی اساعیل دهلوی نے پہلے عرس فاتحہ گیار ہویں وغیرہ کو جائز لکھا ہے۔ ص۲۲ تا ۱۳۲۲ تک ملاحظہ فرمائے کیکن برطانوی سیاست اور نفسیاتی کمزوریاں اور فرائض اور ذمہ داریوں میں احساس کی کمی اور بیشتر مولوی اسمعیل کی کتاب تقويت الايمان اس نقاق وشقاق واختلاف كاموجب اورسب بني اور تاثرات يوں بڑھے كمہ حاجی امداد الله صاحب کے شاگردوں اور مريدوں کے دوگردہ ہو گئے۔مولوی محمد قاسم نانوتو ی مولوی رشید احمد کنگوبی ، مولوی اشرف علی تقانوی ایک طرف منگر میلا د و فاتخه دغیره به اور مولوی

لطف الله، مولوى محمد حسين، مولوى احمد حسين، مولوى عبدالسميع صاحب قائل ميلاد فاتحه درود وغيره جبيبا كهاورا كابرعلماء مثلأ مولانا عبدالرحيم صاحب مولانا شاه ولى الله صاحب ،مولانا شاه عبد العزيز صاحب، مولانا شاہ رفيع الدين صاحب دغيرہ محدثين ميلاد فاتحہ درود دغيرہ کے قائل تھے اور بیہ خلاہر کہ حضرت حاجی امداد اللہ صاحب کے شاگردوں اور مریدوں میں بیہ اختلاف حاجی صاحب کے لیے سخت قلق و اضطراب کا موجب تھا جس کی وجہ سے حاجی صاحب نے رسالہ فیصلہ ہفت مسئلہ تحریر فرمایا تا کہ بیہ باہمی اختلاف ونزاع دور ہو جائے۔ بیہ

32

رسالہ فیصل مند مسئلہ کوجمہور اہل اسلام اور علماء حق نے بکمال محبت قبول کیا اور اس پر عملدر آمد کرنا رفع اختلاف کا موجب سمجها مگر فضلاءعلماء دیوبند نے اس کورد کردیا اور بیہ کہ کر کہ ہم نے حاجی صاحب کی بیعت طریقت میں کی ہے شریعت میں نہیں کہ ماننے سے انکار کر دیا حالانکہ شریعت اور طریقت میں در حقیقت کوئی فرق نہیں ہے کیونکہ مشہور ومعروف ہے، کہ تول رسول شریعت اور فعل رسول طریقت اور حال رسول حقیقت اور سر رسول معرفت ہے علیق تو بیہ چاروں اسوہ حسنہ رسول مقبول علی سے عبارت ہوئے تو پھر ایک کا اقرار اور دوسرے کا انکار ب معنی بات ہے اور اس کے مصداق میں مبانیت وجدائی کہ اجتماع باہمی نہ ہو سکے کسی طرح بھی درست نہیں۔ بہر صورت اس رڈوکد کا نتیجہ یہ نکلا کہ میلاد فاتحہ درود دغیرہ کے جواز و استحسان پر مولی عبد السميع نے انوار ساطعه كتاب لکھی جس كو محققين اسلام نے قبول كيا۔ آپ حاجی صاحب کے الفاظ میں اس کتاب کا تعارف خیال فرمائے۔ آپ فرماتے ہیں کہ بی آتی فتنه انوار ساطعه کی تردید سے مشتعل ہوئی کہ تمام عالم اس کی حمایت میں کھڑا ہوگیا اللہ تعالی نے اس کو کچھالیمی مقبولیت عطا فرمائی کہ تمام ممالک کے علماء حقانی نے ساری کتاب کوتہہ دل ے پند فرما کراس پراتفاق کیا۔ پھر فرماتے ہیں کہ تمام علمائے حرمین شریفین وبلاداسلام اس کے مسائل میں متفق میں اورخود کتاب کو پند بھی کرتے ہیں..... پھر فرماتے ہیں انوار ساطعہ ازا دل تا آخرشنیدم و بغورنظر کر دم ہم چنقیق را موافق مذہب ومشرب خود و بزرگان خود یاقتم (ترجمہ) میں نے کتاب انوار ساطعہٰ اول تا آخریٰ اور بغور ملاحظہ کیا اس کی تمام تحقیق کواپنے اور اپنے بزرگوں کے مذہب و مشرب کے عین مطابق پایا (انوارساطعہ) دیکھتے کس قدر وضاحت وحقيقت ب كدانوار ساطعد ف جمله مساكل ميلاد ورود فاتحد دغيره آب ك اور آب کے بزرگوں کے عین موافق ہیں اوران کی صحت پر علماء حرمین شریفین اور دیگر علماء اسلام کا یورا یورا اتفاق ہے اور علاء اسلام نے کتاب اور اس کے مسائل کودل سے قبول کیا ہے ..... توجب به مسائل اتفاق ہوئے تو ان کی تر دید اور ان کوخلاف شرع کہنا اور نازیبا الفاظ استعال کرنا کوئی معنی نہیں رکھتا بلکہ اس کی اکثریت اور سواد اعظم و جمہوریت اہل اسلام کے ساتھ انتہائی Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

ضرورت ب كه بجائ شقاق وخلاف محمل اتفاق كيا جائ مكر جوا كيا كه علماء ديو بندكى تائيد ے مولوی ظیل احمد انبیٹھو ی دیو بندی نے میلاد فاتحہ درود دغیرہ کے رد میں ایک کتاب براجین قاطعہ دررد مولود فاتحد لکھ دى جس ميں نازيبا الفاظ استعال كي تح بح سے آپس ميں اختلاف بزه حميا ادرعرب دعجم بلكه دنيا بجرك علماء بكز محيحتى كه كفرك فتوب بطمي صادر ہو گئے ہم اس سلسلہ میں جاجی امداد اللہ صاحب نے جومولانا محمد عبد السمیع مصنف انوار ساطعہ اور مولوی خلیل احمد انیٹھو ی کے نام خطوط لکھے ہیں مناسب بچھتے ہیں کہ فل کریں تا کہ مسئلہ زیر بحث میں زیادتی اطمینان کا باعث ہو عیں۔

حضرت مولاتا مولوی حاجی امداد الله رحمة الله عليه مهاجر علی د يو بندی علاء کے پر دم شد کا خط حفرت مولا نامحد عبد السمع کے نام حسب ذیل ہے۔

"انوار ساطعہ کے اکثر مسائل میں فقیردل سے متفق ہوا تو اللہ تعالیٰ کی جناب میں بهت التجا اور دعا کی که الله میں ان مسائل میں صراط متنقم پر ہوں اور حق بجانب ہوں تو اس كتاب كومقبول علاء دياروا مصادر ابل اسلام كرچنا تجد ظاہر ہوتا ہے كماللد تعالى فى اس كوقبول فرمایا ہے کہ تمام علاء حرمین شریقین و بلاد اسلام اس کے مسائل میں متفق ہیں اور خود کتاب کو بندكرت بن-

اور وہ خط جو جاجی صاحب موصوف نے مولوی خلیل احمد انبیٹھو ی کولکھا ہے وہ بھی حسب ذيل ب\_فرمايا\_

السلام عليكم ورحمة الله وبركاية ! تمام بلاد مما لك مند مثلًا بنكال، بمبار، مدراس، دكن، م مجرات، بمبئ، پنجاب، راجپوتانہ، رام یور، بہاولپور دغیرہ سے متواتر اخبار حیرت انگیز وحسرت خیزاس قدرآئی ہیں کہ جن کوسنگر فقیر کی طبعیت نہایت ملول ہوئی ہے۔ اس کی علت یہی برایین قلطعہ اور دیگر ایمی تحریریں ہیں بیہ آتش فتنہ انوار سلطعہ کی تر دید سے مشتعل ہوئی کہ تمام عالم اسلام اس کی حمایت میں کھڑا ہو گیا۔ اللہ تعالیٰ نے اس کو پچھالیں مقبولیت عطا فرمائی ہے کہ تمام ممالک کے علاء حقانی نے ساری کتاب کو نہ دل سے پیند فرما کراس پرا تفاق کیا ہے۔

ناظرین کرام! ان ہر دوخطوں سے حسب ذیل امور نکالے جائیے ہیں (۱) انوار ساطعہ ایسے خلوص قلب اور نیک نیتی ہے لکھی گئی ہے کہ دربارالہی میں اس کو شرف قبولیت عطا ہوا۔ (۲) علاء حرمین شریفین اور تمام ممالک عرب وعجم کے علاء حقانی سب نے کتاب کو پسند کیا۔ (۳) اس کے درست وضیح و قابل عمل ہونے پر اتفاق کیا۔ (۳) اس کے جملہ مسائل صراط ستقیم کا مصداق ہیں۔(۵) براہین قاطعہ نیک نیتی سے ہیں لکھی گئی۔(۲) اس کو قبولیت عامد کا شرف حاصل نہیں ہوا۔(2) علاء حرمین اور علاء حقانی اہل اسلام نے اس کو پسند نہیں فرمایا اور نہ ہی اس پر اتفاق کیا ہے۔ (۸) مولف براین اور اس کے معادنین نے انے پر دمر شد کوراضی نہیں کیا۔ (٩) اس کے مسائل تعلى بخش نہيں ہیں۔

#### کتاب انوارساطعہ میں کیا ہے

انوار ساطعہ میں یہی اختلاقی مسائل کا ذکر ہے لیعنی عید میلاد، ختم ودردد، گیار ہویں اور انبیاء علیہم الصلوۃ والسلام اور اولیاء کرائم کے حیات و ممات قبروقیامت میں اشغال و تصرفات اورجب بيرثابت موكيا كدانوار ساطعه في جمله مسائل صراط متفقيم فيحج ابل حرمين شریفین اور بلا د اسلامیہ کے علما وحقانی کے پسند بیدہ اور اتفاقی و معمول بہا ہیں تو روز روشن سے زياده داضح هوكميا كه سفارش اور شفاعت اور استعانت بالغير اورجسماني وروحاني تصرفات ملت اسلامیہ اور جمہور اسلام کا صحیح مسلک ہے اور اس پڑمل درآ مدعین نظریہ اسلام ہے ہذا ہوالحق و

الصواب\_

#### كتاب تقويت الإيمان مندمي

ناظرین کرام! محد ابن عبدالوہاب خارجی نے سرز مین نجد میں مسلمانوں کو کافر و مشرک کہہ کران کے مال وجان کو مباح کر دیا اور تو حید کی آ ڑیمی شان رسالت اور نبوت و ولایت میں دل کھول کر موشگاخیں کیں اور اپنے عقائد و مال کی ترویز کے لیے کتاب التوحید

35

تصنیف کی جس پراس زمانہ کے علاء اہلسنت نے سخت مواخذہ کیا اور اس کے شریے مسلمانوں کو محفوظ رکھنے کے لیے انتہائی کوشش کی حتی کہ محمد بن عبدالوہاب کے حقیق بھائی سلیمان بن عبدالوہاب نے اپنے بھائی پر سخت رد کیا اور اس کی تر دید میں ایک شاندار تصنیف کی جس کا نام الصواعق الاكمبيد في الردعلى الوبابية ب اور اس مي يورى طرح وبابيت ك خط وخال كوب فقاب کرتے ہوئے مسلک اہلسنّت والجماعت کی زبرست تائید وحمایت کی۔ علامه شامى حنى، امام احمد صادى مالكي وغيره بهاجليل القدر علماء امت في محمد بن عبد الوہاب نجدی کو باغی اور خارجی قرار دیا اور اہل اسلام کو اس فتنہ سے بچانے کے لیے سرتو ژ کوشش کی۔ ملاحظہ فرمائے شامی جلد ۳ باب البغاۃ ص۳۳۹ اور تفسیر صادی جلد ۳ص ۲۵۵ مطبوعه مصر- پھر اس کتاب التوحيد کا خلايہ تقويت الايمان کی صورت ميں سرز مين ہند ميں مولوی اساعیل دہلوی نے اپنے پیشوا محمد ابن عبد الوھاب کی حصول خوشنودی کے لیے بڑی آب وتاب ے شائع کیا جس کی توثیق وتائر علماء دیو بندنے کی جیسا کہ فقادی رشید سے جلدا ص ۲۰ پر مرقوم ہے۔ پھر جس طرح محد ابن عبدالوہاب کے خلاف اس وقت کے علماء وفقتہا اہلستت والجماعت نے آداز بلند کی اور اس کا رد بلیغ کیا۔ ای طرح مولوی اساعیل دہلوی مصنف تقویت الایمان کے خلاف بھی اس وقت کے علامحققین نے انتہائی رد کیا اور تفویت الایمان کے رد میں متعدد کتابیں لکھیں۔تقریر یں کیس اور مسلمانوں کو اس فتنہ تقویت سے بچانے کی سرتو رسمی کی۔ چنانچہ مولا ناقضل امام، حضرت شاہ احمد سعید دہلوی شادگر رشید مولانا شاه عبد العزيز محدث دبلوى رحمة الله، مولانا فضل حق خير آبادى، مولانا عنايت احمد كاكوروى، مصنف علم الصيغه مولانا شاه رؤف احمد نقشبندي، مجددي تلميذرشيد، حضرت مولانا شاه عبدالعزيز محدث دہلوی رحمہ اللہ دغیرہم نے مولوی اسلعیل اور مسائل تقویت الایمان کامختلف انداز پر اور متعدد طریقوں سے ردبلیغ کیا۔اس کے حسن وبنج کوداشگاف کیا اہل اسلام کے ایمان کو بچانے کی صحیح نمائندگی کی۔مثلاً شاہ رفع الدین صاحب محدث دہلوی رحمہ اللہ مترجم قرآن نے اپنے فآدی میں بھی کتاب التوحید اور اس کے مسائل کے خلاف واضح مسائل بیان فرمائے اور شدید

36

احتجاج کیا مکرعلاء دیوبند اور مفتیان دیوبند ند صرف بند که تقویت الایمان اور اس کے مؤلف اساعیل دہلوی کی تصدیق وتوقیق پر اکتفاک بلکہ خود محمد ابن عبد الوہاب کی زبردست تائید و حمایت کی جیسا که فآدی رشید به جلد اص ااا مصنفه مولوی رشید احمه صاحب کنگوبی پر ندکور مسطور ہے اور اس کے تول وقعل کو سرایا اس پر اس کو مبارک باد پیش کی اوراس کے حجاز مقدس میں گھناؤنے کردار کو نیک فال کہا اور ہرقتم کے مشورے دیتے ہوئے مراعاۃ نجد بیہ سے بہرہ در ہونے کی التجائیں کیں جو منظور ہوئیں اور تقویت الایمان کی نشروا شاعت سے مسلمانوں پر ہمیشہ کے لیے فتنہ کا دروازہ کھول دیا اور اس میں مذکورہ عقائد واعمال کی تشہیر کے لیے پاک و ہند میں متعدد مراکز قائم کر دیئے جو ان کی ترویج وتوسیع میں شب وروز مصروف عمل ہیں۔ مولاتا احمرعلى صاحب وغيره لا موريس، مولوى حسين على وال تعجر ال صلع ميانوالى مي اورمولوى سرفراز ككصو ضلع كوجرانوالديي وغيربهم كيكن اطراف واكناف عالم ك احناف اور ابلسنت والجماعت چونکہ محد بن عبد الوہاب کے خارجی اور باغی سرکش بے لگام متعصب حریص ہونے پر متفق اور متحد سے اس وجہ سے فتادیٰ رشید بیہ دغیرہ کی وہ عبارتیں جن میں محمد بن عبد الوہاب کی توثيق اورحمايت كى كمى تحونكه علماء ديوبند ك انداز مسئله كوعلاء ابلسنت كى نظرول مي مشكوك قرار دیتے ہیں اور علماء اہلسنّت والجماعت ان کو پڑھ کر بیا مرتبحضے پرمجبور ہوگئے کہ علماء دیو بند ادرمحمد بن عبد الوہاب اور اس کے پیرد کاروں کا مذہب ومسلک نظر دفکر ایک ساہے بلکہ متحد ہے تو بنا برمصلحت اور حفظ ما تقدم کے طور پر علماء متاخرین دیوبند نے اپنے کو چھیا کرمحد بن عبدالوہاب سے اپنی لائعلقی کا اظہار کرنا شروع کر دیا اور اس کو برا بھلا بھی کہہ دیا حتی کہ اس کو خارجي اور باغي بهمي كهه ديا ملاحظه جوالمهند ص ١٣ وص ١٩\_٢ ليعني محمد بن عبد الوماب درحقيقت تو وہ بہت اچھا ہے اس کے پیردکار بہتر ہیں الن کے عقائد عمدہ ہیں (فنادی رشیدیہ) مگر حیلہ سازی سے اپنا مذہب چھیا کرید کہتے ہیں کہ ہم محمد بن عبد الوہاب کو خارجی اور باغی تبجھتے ہیں بہرصورت متاخرين علماء ديوبند فے مولوى اساعيل دہلوى كى تصنيف وتاليف اورنشر داشاعت میں پوری پوری نیابت اورخلافت کی اور شب وروز ایک کر کے اس کاحق اد کر دیا اور اس سلسلہ Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

یں دوطریق اختیار کیے۔ ایک بیر کہ جہاں زور وقوت میسر آجائے وہاں پر ڈیکے کی چوٹ اپنے حقیق عقاید اعمال کی نشرواشاعت کی جائے اور جہاں پر ایسا موقع میسر نہ آئے وہاں پر بنا بر مصلحت وقت مذاہنت اور اخفا اور تقیہ سے کام لیا جائے کو بعض نے اس طریق کار کو پسند نہیں کیا اور اپنے عقیدہ کو ہر قیمت پر ظاہر کرنا ضروری شمجھا۔ چنانچہ مولوی حسین علی وال تھجر ال د یو بندی شاگرد رشید مولوی رشید احمد د یو بندی که اپن ارادے کے لیے اور کو چھ بھی ہولیکن اپنے نجدی عقیدہ کے اظہار میں بڑے بہادر تھے۔ یہ بات الگ ہے کہ میدان میں کا میاب ہوں یا نہ ہوں۔ چنانچہ ایک دفعہ سند الاتقیاء زبدۃ الفقہا حضرت پیر مہرعلی شاہ صاحب رحمہ اللّٰہ کے ساتھ اس مولوی حسین علی مذکور نے مناظرہ کی تھان کی جب گفتگو شروع ہوئی تو ایک ہی سوال کے جواب میں مبہوت ہو گیا اور جواب تو کیا بنآ بلکہ مارے ڈر کے پیشاب ..... بہر تھے مولوی صاحب میدانی آ دمی تھے اور تذریقے اور یہی وجہ غالبًا ہوئی کہ علماء دیو بند کے بیه زیادہ منظور نظر ادر جاذب النفات نه رب ادر ان کی جگه مولوی سرفراز گکھڑوی پر علماء دیو بند ک نظری جم کئیں۔ چنانچہ اب مولوی سرفراز صاحب دیو بندی مقاصد کے حامل اور نجدی مطالب کے عامل بن کر میدان تقریر وتحریر میں دند تاز رہے ہیں اور اپنے اسلاف کی یاد تازہ کر رہے -01

مخقربیہ کہ متأخرین علماء دیوبند نے بھی انہی عقاید د ہابیہ نجد بیہ کی ہرمناسب طریق

پراور مرحل اور موقعہ کے پیش نظر نشر واشاعت کی صفانت و کفالت لے رکھی ہے اور اصالتہ نیابة خلام او باطنا تحریزاً وتقریزاً صراحتہ و کنایۃ لطافتہ کسافتہ شب و روز ای میں مشغول اور مصروف عمل ہیں جس کے رد کے لیے علماء حقانی اہلسنّت والجماعت برسر میدان ہیں اور عقاید نجد یہ وہابیہ سے بچانے کے لیے سردھڑ کی بازی لگائے ہوئے ہیں۔ چنانچہ علماء بریلی اور ان کے محووا مثلاً اعلیح ضر ت مولانا احمد رضا خان صاحب رحمۃ اللہ علیہ، مولانا حافظ تعیم الدین صاحب رحمۃ اللہ علیہ، مولانا غلام دیکھیر صاحب رحمہ اللہ، مولانا غلام قادر صاحب رحمہ اللہ، حافظ بیر جماعت علی شاہ رحمۃ اللہ علیہ، مولانا سید دیدار علی صاحب رحمہ اللہ ہیں مہر علی صاحب رحمہ اللہ ہیں معاونہ میں

38

میاں شیر محمد صاحب رحمہ اللہ، مولوی حشمت علی صاحب رحمہ اللہ، مولوی حفیظ اللہ صاحب، وغیر ہم رحمہم اللہ نے تقریراً وتحریراً روز روشن سے زیادہ تر واضح اور مدل کر دیا ہے کہ اہلسنت و الجماعت کے عقاید و اعمال کتاب دسنت کی روشنی میں سب صحیح اور قابل تقلید ہیں اور بفضلہ تعالیٰ ذریعہ نجات ہیں۔

مستله شفاعت كاسبب تاليف

ناظرین کرام! آج اس دورانحطاط میں جہاں عالم اسباب وعل میں مسلمانوں کا اکتسابی اورارتقائی سلسلہ بالعموم غیروں کا منتظر ہے وہاں ذہنی طور پر بھی ان کوتر تی و بلندی کے

تصورات وادراكات كاطريق كار ماؤف اور تجعيلى صف ميں نظر آتا ہے۔ ملاحظہ فرمائے كونى بات ہے جس میں نزاع کی آمیزش نہ ہو۔ کونسا کام ہے جو کہ مجسمہ خلوص وایثار ہو مشاہدات و محسوسات تک زیر بحث بن ہوئے ہیں۔متواترات وقطعیات دست و گریان کی آویزش ے نالاب بے۔ بر محض برعم خود اپنی ہی صداقت و دیانت کا الارم دے رہا ہے انتہائی بیبا کی ے اپنی افتاد طبع کو منوانے کی سعی بلیغ کی جارہی ہے۔ مثال کے طور پر مسئلہ شاعت ہی کو د یکھئے کہ شفاعت کی حقیقت کتاب وسنت میں بالکل واضح بے عقلی اور نعلی طور پر اس پر کوئی اشکال لاز منہیں آتا مگر پھر بھی حقیقت شفاعت شرعی حیثیت سے محل بحث بنی ہوئی ہے کوئی Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

39

ضردری نوٹ 🛇

تاظرین حضرات! شفاعت کی شرعی حیثیت سے تشریح کے سلسلہ میں بعض ایسے فرقوں کا ذکر ہوگیا ہے جو کہ اس مسئلہ شفاعت کے ساتھ کسی نوعیت کا تعلق رکھتے تھ طرید ذکر کسی غرض فاسد سے نہیں ہوا اور نہ ہی اس کے حسن وجع اور اچھا و ہرا ہونے پر گفتگو کی گئی ہے کہ قارئین یہ خود اندازہ لگائیں گے کہ واقعیت کیا ہے۔ بلکہ ایک حقیقت اور تاریخی انکشاف ہے اور ان فرقوں کے ہاں مسلم ہے جس کو دیکھ کر طبیعت پریثان ہوجاتی ہے اور آہ نگلتی ہے کہ الہ العالمین یہ کیا ہوگیا ہے؟ مولی کریم اہل اسلام میں اتحاد وا تفاق پیدا فرما اور دشمنان اسلام سے بال بال بچا۔ آمین ثم آمین نیز نقل حوالجات و عبارات و بیانات میں حتی الوسع صحت کا خیال رکھا گیا ہے طریع کی کو دیکھ کر میں اتحاد وا تفاق پیدا فرما اور دشمنان اسلام کی اصلاح کردی جائے گی۔

شفاعت كالغوى مفهوم

لسان العرب على ب: استشفت الى فلان اى سالتة ان يشفع لى ترجم ال سے على نے كہا كہ مير بے ليے وہ سفارش اور التجا كر بے مجمع المحار على ب ب لشفاعة هى السوال فى التجاوز من الذنوب والجواتم. شفاعت كا معنى يہ ب كہ گنا ہوں سے تجاوز كرنا وفى الكنز مصدر شفع يشفع اذاضم وغيرہ اليه من الشفع الذى هو ضدالوتر كان الشفيع ضم سواله الى المشفوع لذ ترجمہ يد فقع يشقع كا مصدر ب اور يہ ال وقت كہا جاتا ہے جب كہ وہ غيركوا بني ساتھ طلالے كوشفيع نے ابني سوال كومشفوع كر ساتھ طلا ديا۔

#### شفاعت كى حقيقت شرعى طورير

شریعت مطہرہ میں شفاعت کی حقیقت ہیہ ہے کہ بحرم کے ایسے جرم کوجو کہ معافی کے قابل ہو محبت کی وجہ سے باخدائی عطا شدہ احترام و اعزاز کے باعث یا اللہ رب العزت کے اذن اور وعدہ کی بنا پر یا کسی عمل مقبول کے صدقے معاف کرنے کی یا کسی اور چیز کے حصول کے لیے التجا کی جائے اور شفاعت کا بیہ ضہوم ہر گزنہیں کہ زبردتی اور کسی طرح کی دھونس دے

كر مجرم كو چھڑايا جائے معاذ اللد ثم معاذ اللداور نه بى شفاعت كے جواز سے بيد مقصد ب كه شفاعت کے سہارے پر جوجا ہے کرتا پھرے بلکہ مطلوب بیہ ہے کہ خاتمہ بالخیر ہونے کے بعد ممکن ہے کہ کی طرح کی شفاعت سے مستفید ہو کر جلد از جلد رحمت الہی سے فیضاب ہو سکے اور بس۔ اور ظاہر ہے کہ اب شفاعت کا سہارا اس کو بے عمل ہونے کی بچائے بورا مطبع اور فرما نبردار بنائے گا کیونکہ اوّل تو خاتمہ پالخیر کا تصور اس کو غافل نہیں ہونے دے گا اور پھر خاتمہ بالخیر کے بعد سفارش میں بجز بعض مخصوص افراد کے کسی شخص کے لیے انفرادی طریر تعیین مذکور نہیں بلکہ مجموعی طور پر ہے۔ جیا کہ حدیث میں بے شفاعتی لاکھل الکبائر مِن اُمّتی Click

41

" میری شفاعت میری امت کے مسلمان اہل کبائر کے لئے ہے" تو اس سے کسی ایک فخص کا شفاعت پر مجرد سہ کر کے خفلت شعاری کو اپنا شیوہ بنا لینا ایک بے معنی بات ہے۔ **شفاعت کی قسام** 

شفاعت کی دو قسمیں ہیں۔ ایک کبری اور دوسری صغری۔ کبری یہ ہے کہ بروز قیامت تلوق کے حماب کے لیے ہوگی اور بی صرف حضور سرورکا نئات فخر موجودات سی تلی کے ساتھ مخصوص ہے کہ آپ بروز قیامت حماب و کتاب شروع ہونے کے لیے اہل حشر کی خاطر دربار الہی میں حاضر ہو کر التجا کریں گے اور بی شفاعت نبی دغیر نبی وغیرہ سب کے حق میں ہوگی جیسا کہ قرآن مجید میں ارشاد فرمایا: اعسلی اَنُ يَبْعَضَکَ دَبُّکَ مَقَامًا مَحْمُو دُان اللہ تارک د تعالی آپ کو بروز محشر ایسا مقام عطاء فرمائے گا۔'' جے سب محمود کہیں گے اور جس کی تعریف کریں گے اور جملہ مفسرین بیان کرتے ہیں کہ اس سے مراد شفاعت کبری ہے کہ دو جاجہ دو عالم علی آب اللہ محشر کے حماب کے لیے سفارش کریں گے جو کہ قبول ہوگی اور حماب شروع ہوجائے گا۔

شفاعت صغر کی بیہ ہے کہ انبیاء علیٰ نبینا علیہم الصلوۃ والسلام کے علاوہ علماء صلحا، شہداء، مشائخ قرآن مجید نماز وروزہ خانہ کعبہ رمضان نتی اولا دموذن، امام، ناتمام بچ فقراء مساکین وغیرہ کے لیے بھی ثابت ہے اور بیشفاعت دنیا قبر قیامت میں جائز بلکہ داقع ہے۔

شفاعت صغریٰ کے چند مراتب ہیں۔ ایک بیر کہ میدان محشر میں سے نجات دلانے کے لیے ہوگی اور بیرسب کنہگاروں کے لیے ہوگی۔ دوسری بیر کہ عذاب کم کروانے کے لیے اور یہ کفار کے حق میں بھی درست ہے مثلاً ابوطالب وغیرہ کے حق میں تیسری یہ کہ گناہ معاف کرنے اور جہنم سے نجات دلانے کے داسطے ہوگی اور بیہ مومن کنہگاروں کے لیے ہوگی چوتھی بیہ كەدرجات بردھانے كے لئے اور يدنيكوں كے ليے ہوگى۔ المعتمد المتقدص ١٣٥ يرب: وله اقسام من الشفاعة منها الشفاعة لاراحة

الخلائق من هول الموقف وهى ثابة باتفاق المسلمين حتى المعتزلة وهى من خصائصه صلى الله عليه وآله وسلم و منها ادخال الناس الجنة بغير حساب و منها عدم دخول النار بعدالحساب و ثبوت الاستحقاق لدخول النار ومنها اخراج بعض الموحدين من النار و منها لزيادة الدرجات و منها للتجاوز عن التقصير فى الطاعات و تخفيف العذاب لمن استحق خلودالنار فى بعض الاماكن والاوقات كا بى طالب و منها دخول اطفال المشركين الجنة و منها لمن مات بالمدينة ولِمَنُ صبر على لاواتها لمن زارة بعد موته ولمن اجاب الموذن ودَعى له صلى الله عليه واله وسلم بالوسيلة ولمن يصلى الجمعة ويومها ولمن حفظ اربعين حديثنا فى الدين و عمل بها ولمن صام شعبان لحبه صلى الله عليه وآله وسلم صيامه ولمن مدح اهل البيت واثنى عليهم الى غير والعلماء والشهداء والصلحين و كثيرمن المومنين وغيره من الانبياء والملائكة الميام و الكعبة غيرها مما ورد فى السنة."

ترجمہ: اور حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کے لیے متعدد طریقوں سے شفاعت ثابت ہے مثلاً ہول محشر سے مخلوق کونجات دلانے اور حساب کے بعد متحق جہنم کو بغیر عذاب بچانے کے لیے اور

بعض موجدین کو دوزخ سے نکالنے کے لیے اور زیادتی درجات کے لیے اور کمی عبادت کی تقصیر معاف کرانے کے لیے اور دائمی جہنمیوں کے لیے بعض اوقات میں کسی ایک مقام پر تخفیف عذاب کے لیے جیسے ابو طالب اور شرکین کی نایالغ اولاد کو جنت میں دخل کرانے کے لیے اور مدینہ طبیبہ میں مرنے والے کے لیے (بشرطیکہ کوئی امر مناخی نہ ہو) اور مدینہ شریف کے مصائب برداشت کرنے والے کے لیے اور جو آ ی ای کی دوضہ مبارک کی زیارت کرے اور جومؤذن کو آ ذان کا جواب دے اور حضور علیہ السلام کے لیے دعا دسیلہ کرے اور وہ جو جعہ کی رات اوردن میں آ ی منایق پر صلوۃ وسلام پڑھے اور دہ جو کہ آ ی متایق کی دین سے متعلق Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

43

چالیس حدیثیں یاد کرنے کے بعد ان پڑمل کرے اور وہ جو شعبان کے روزے اس وجہ سے رکھے کہ آ پیلیٹ کو شعبان کے روزے محبوب تھے اور جو کہ اہل بیت کی صفت وثناء کرے وغيرہ جبيا كەسنت ميں دارد ب بلكه حضور عليه الصلوة والسلام كے علاوہ اوروں كے ليے بھى بير شفاعت ثابت ب جیسے انبیائے کرام علیم السلام ملائکہ کرام علیم السلام اور علماء وشہداء صالحین وغیرہم بلکہ قرآن صوم کعبہ دغیرہ کے لیے بھی کہ بید شفاعت کریں گے جیسا کہ حدیث سے ثابت ب ...... كتاب مدية المهدى مولفه مولوى وحيد الزمان مشمّل برعقائد ابل حديث مترجم صحاح سترج اص ١٢٧ ي ب. الشفاعة حق ثابتة للرسل والاخيار كالعلماء والشهداء سيما شفاعة سيدنا ونبينا صلى الله عليه واله وسلم لاهل الكبائر من امته ومن امم الانبياء عليهم الصلواة والسلام المرسلين والماضيين فهو صلى الله عليه وآله وسلم اوّل شافع و اوّل مشفع ...... (ترجمه) شريعت مي شفاعت انہیاء کرام علیہم الصلوۃ والسلام اور دیگر اخیارامت کے لیے جیسے علماء وشہدا کے لیے حق اور درست ب بالخصوص سرور عالم علي ك الله كان شفاعت ابن امت الل كبائر ك لیے اور دیگر ابنیاء علیم الصلوة والسلام کی اُمتوں کے گنہگاروں کے لیے ثابت اور سیجیج ہے پس حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام اوّل شافع لیعنی شفاعت کرنے والے اور اول مشفع لیعنی اول شفاعت قبول کیے گئے ہیں۔

اوراى من جو الشفاعة على ستة انواع احدها بفضل القضايا و اذا حة الناس من طول الوقوف و هى مختصة بنبينا صلى الله عليه وسلم وثانيها لادخال الجنة بلاحساب وهى مختصة به صلى الله عليه واله وسلم و ثالثها لعدم ادخال النار ممن استحق النار ورابعهالاخواج بعض اهل النار من النار و خامسِها لرفع الدرجات و هذا الثلث لا تختص به صلى الله عليه وسلم سادسهاا لتخفيف العذاب عن بعض الكفار كما ورد فى حق ابى طالب و هذا مخصص لعموم القرآن فلايخفف عنهم العذاب ولاهم ينصرون.

رجمہ: شفاعت کی چھاقسام ہیں ایک وہ جو کہ حساب اور اہل محشر کو زیادہ کھڑا ہونے سے نجات دلانے کے لیے ہوگی اور دوسری میہ کہ بغیر حساب جنت میں داخل کرانے کے لیے ہوگی اور میہ ددنوں فشمیں حضور علیہ الصلوة والسلام کے ساتھ مخصوص ہیں اور کوئی یہ شفاجت ہر دوقتم کی ہت نہ کر سکے گا اور تیسری بید کہ منتخق نار کی شفاعت کو وہ جہنم سے نجات پانے کے لیے ہوگی اور چوتھی بیر کہ جہنم سے بعض کو نکالنے کے لیے ہوگی اور پانچویں درجات جنت میں اضافہ کرنے کے لیے ہوگی اور بیر تینوں فتم کی شفاعت حضور علیہ الصلوة والسلام کے ساتھ مخصوص نہیں اور چھٹی بعض کافروں کے عذاب میں تخفیف کرانے کے لیے جیسا کہ ابوطالب کے حق میں تخفیف کے لیے آ پ متلاق نے شفاعت کی اور اس حدیث نے یعنی جیسے ابوطالب کے عذاب مِن تخفيف كراني كا ذكر ب آية "فلا يخفف عنهم العذاب ولاهم ينصرون" کے عموم میں شخصیص پیدا کر دی ہے اور ظاہر کر دیا ہے کہ بعض کے عذاب میں تخفیف ہو کتی ان عبارات سے واضح ہوگیا کہ شفاعت جن اور ثابت ہے اور اس کے چند مراتب

ہیں جن میں سے بعض مراتب حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام سے مخصوص ہیں اور ان میں کوئی آ پیلینے کا شریک نہیں نیز ریاضی کہ شفاعت صغریٰ کا ظہور قیامت کے ساتھ مخصوص نہیں بلکہ

د نیا اور قبر وقیامت میں ثابت و داقع ہے جیسا کہ آئندہ اوراق میں خلاہر ہوگا۔ اور بیہ بھی ثابت ہو گیا کہ شفاعت صغری کے چونکہ مختلف مراتب ہیں۔ اس سے بیہ اشتباہ دور ہوگیا کہ قرآن وحدیث میں آتا ہے کہ تارک سنت اور کافر ہر دوشفاعت سے محروم ہوں گے تو پھران کے حق میں شفاعت کا ہونا کیا معنی رکھتا ہے کیونکہ تارک سنت کا شفاعت ے محردم بنے کا مطلب بید ہے کہ وہ شفاعت صغری کے مرتبہ چہارم سے محروم ہے نہ کہ اور مراتب ہے بھی ایسے ہی کافر کے شفاعت ہے محردم ہونے کا مطلب میہ ہے کہ شفاعت صغر کی کے مرتبہ سوم و چہارم سے محروم ہے نہ کہ ہر طرح کی شفاعت سے محروم ہے۔ (ازتفسیرنعیمی دغیرہ) Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

قرآن مجيد سے شفاعت کا ثبوت

(۱) وَلَسَوف يُعْطِئِكَ رَبُّكَ فَتَرْضَى (ترجمد) "اور البتر آپ كو ( عَلَيْكُ ) الله توالٰى اتا كچه عطا فرما ٤ كاكر آپ راضى ہوجا ميں گے۔ "مغرين كران ٤ يان كيا ہے كہ جب بير آيت تازل ہوتى تو آپ ٤ فرمايا كہ جب تك ميں اپنى امت كا ايك آيك فرد جنت ميں نه داخل كرالوں كا اس دقت تك ميں راضى نه ہوں كا امت كا ايك آيك فرد جنت ميں نه داخل كرالوں كا اس دقت تك ميں راضى نه ہوں كا امت كا ايك آيك فرد جنت ميں نه داخل كرالوں كا اس دقت تك ميں راضى نه ہوں كا امت كا اور ظاہر ہے كہ اس كى صورت يہى ہو كتى ہے كہ كہ تيك ميں اپنى كا اور ظاہر ہے كہ اس كى صورت يہى ہو كتى ہو كہ كہ تيك ميں داخل اس كا اور ظاہر ہے كہ اس كى صورت يہى ہو كتى ہو كہ تيكار دوں كى آپ شغاعت فرما بينارت كا ظلم والز كر جنت ميں داخلہ اس كر جنت ميں داخل كرا ميں كے كوتكہ جرم كى سزا بلك تر جنت ميں داخلہ اس بينارت كا قطبى طور پر موجب وسب نييں ہو سكا۔
(۲) وَلَوْ انْلُهُ وَلْطَلُمُوْ انْفُسَهُ جَاؤُ اكَ فَاسْتَغْفَرُوا اللَّهُ وَاسْتَغُفَرُوا اللَّهُ وَاسْتَغُفَرُوا لَكُ وَاسُ مَعْنَ كَر جنت ميں داخلہ اس لينارت كا قطبى طور پر موجب وسب نييں ہو سكا۔
(۲) وَلُو انْلُهُ وَلْطَلُمُوْ انْفُسَهُ جَاؤُ اكَ فَاسْتَغُفَرُوا اللَّهُ وَاسْتَغُفَرُوا اللَّهُ وَاسْدُونَ الْكُ مَوْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّ عَوْلَ اللَّهُ وَاللَّ مَعْن الْكُ مَوْ الْمُ مَوْ يَ خَلْمُ الْحَسْ وَالَ الْ الْمُ وَاللَّ يَ مَن داخلہ الله وَاللَّ يَ مَالَ وَاللَ اللَّ وَاللَ الْمُ وَاللَ الله وَاللَ الْمُ وَاللَ الْمُ وَاللَّ مَوْ يَ اللَّ وَاللَ اللَّ وَاللَّ مَالَ مَعْن وَ يَ اللَّ مَوْن يَ عَلَ اللَّ وَاللَ الله وَالْتَ يَ مَن دان الله وَاللَ مَوْ يَ عَلَ مَاللَ مَوْ يَ عَلَ الله وَاللَ يَ مَن كَن كَ لَ الله وَاللَ مَوْ يَ الله وَاللَ مَوْ يَ عَلَ مَوْ يَ عَلَ مَالله وَاللَ مَعْن الله وَاللَ مَالله وَاللَ الله وَاللَ مَالَ مَالَ مَن كَ لَ مَالَ مَالْ ي عَلَ مَوْ ي عَلَ الله وَالْ الْ ي عَل الْدُ يَ عَلَ مَوْ يَ عَل الْحَد وَالْ ي مَالْ ي مَن مَ ي كَل وَ مَوْ يَ مَ مَوْ يَ مَوْ ي كَل مَ مَالْ ي مَالَ مَالَ مَوْ يَ مَالَ وَالْ يَ الْ ي مَالَ مَ مَالْ ي مَالَ مَ مَالَ مَ مَوْ يَ مَالَ مَالَ مَالْ ي مَالْ مَالَ مَ مَالْمَ مَ مَ ي مَالَ مَ مَالَ مَ مَ مَالَ مَ مَ ي مَ مَ مَ مَ مَ

ہے حیات دینوی ہو یا برزخی ہو یا اخروی ہرجگہ آپ کی شفاعت قبول ہے۔مولوی محمد قاسم ناناتوی بانی دارالعلوم دیوہند نے اپنی کتاب"آب حیات" کے صب پر اس آیت کے متعلق یوں فرمایا ہے" کیونکہ اس میں کسی کی تخصیص نہیں آپ کے ہمصر ہوں یا بعد کے امتی ہوں اور تخصیص ہوتو کیونکر ہو آپ کا وجود ترتیب تمام امت کے لیے بکسال رحمت ہے کہ پچھلے امتوں کا آپ کی خدمت میں آنا اور استغفار کرنا اور کرانا جب بی متصور ہوسکتا ہے کہ آپ قبر میں زندہ ہوں۔' الخ اس

46

طرح در منظم میں ابن حجر نے اور شفا شریف میں قاضی عیاض نے اس آیت سے آیت سے حضور علیہ الصلوة والسلام كى صحت شفاعت پر استدلال قائم كيا ہے۔ وَاسْتَغْفِرُ لِذَنْبِكَ وَلِلْمُؤْمِنِيْنَ وَلِلْمُؤْمِنَاتِ الآية (ترجمه)''اپنوں کے (٣) گناہوں اور ایماندار مردوں اور عورتوں کے گناہوں کے لیے اللہ تعالٰی سے مغفرت طلب سیجئے'' ظاہر ہے کہ کسی کے لیے معافی کا مطالبہ یہی سفارش و شفاعت وَيَسْتَغْفِرُون لِلَّذِيْنَ آمَنُوا (ترجمه) "اور حاملان عرش معلى ملائكه كرام (~) ایمانداروں کے لیے اللدتعالی سے معافی جاتے ہیں۔ وَلايَشْفَعُونَ إلالمِن ارْتَضى (ترجمه) "اورجس سے اللد تعالى راضى باس (۵) کے لیے ملائکہ کرام سفارش کرتے ہیں اور کرتے رہیں گے۔' ظاہر ہے کہ ایمانداروں سے ان کے ایمان کی وجہ سے ہی اللہ تعالیٰ راضی ہے تو ایمانداروں کے حق میں شفاعت ثابت ہوئی۔ يَوُمَ لَايَنُفَعُ مَال ولابنون الامن اتى الله بقلب سليم (ترجم)" بروز (1) قیامت مال واولاد نفع نہ دے گی مگر جواللہ تعالیٰ کے پاس قلب سلیم لے کر آیا۔' لیعنی اس کی اولا داور مال مفید ہوگا اور واضح ہے کہ مفید ہوتا یہی ہے کہ دخول جنت کے لیے شفاعت کی جاوے ثابت ہوا کہ شفاعت جن ہے۔ رَبِّ اجْعَلِنُي مُقِيْمَ الصَّلواةِ. رَبَّنَا وَتَقَبَّلُ دُعَا رَبَّنَا اغْفِرُلِي وَلِوَالِدَقَّ (2)وَلِلْمُؤْمِنِيْنَ. (ترجمه)"مير ب مولا جھے نماز پر قائم رکھاور ميري دعا قبول فرما اور میرے اور میرے والدین اور تمام ایمانداروں کے لیے مغفرت فرما۔''بالکل صاف ہے کہ جب والدین وغیرہ کے لیے دعا قبول ہوگی تو ای کو شفاعت کہتے -01 أَدْعُونِي أَسْتَجَبُ لَكُمُ. أُجِيبُ دَعُوَةَ الدَّاع إذادَعَانِ ترجم " مجم الله عا  $(\Lambda)$ Click

کرو میں تمہاری دعا قبول کروں گا۔ میں ہر دعا کرنے دالے کو دعا قبول کرتا ہوں جس دفت دہ دعا کرے ادر ہر مخص بیہ جانتا ہے کہ شفاعت ددعا التجابی تو ہے۔ وَقَالَ لِلَّذِي ظَنَّ أَنَّهُ نَاجٍ مِّنُهُمَا اذْكرنِي عِندَرَبِّكَ. (ترجمه)" يوسف على نبینا وعلیہ الصلوة والسلام نے اس کو کہا جس کی نجات متوقع تھی کہ اپنے بادشاہ سے پر کہو کہ ایک بے گناہ جیل خانہ میں مقید ہے۔ اس کی طرف خیال رکھیو۔ اور پیر خیال یہی تھا کہ جا کر میری رہائی کے لیے سفارش کرنا ثابت ہوا کہ شفاعت صحیح رَبَّنَا لاتُؤَ اخذنا إن نسينا أوُاخطانًا ربَّنَا وَلاتَحْمِلُ عَلَيْنَا اصرأ كما حَمَلُتَهُ (ترجمہ)''اے ہارے مولیٰ اگر ہم ہے خطا ونسیان ہو جائے تو ہم پر مواخذه نه کر اور نه کسی مصیبت میں ہمیں مبتلا کر۔ الخ ۔ سورۂ بقرۃ کی بیہ آخری آیات کریمہ ہیں جو کہ ان سفار ٹی کلمات پر مشتمل ہیں جو کہ شب معراج میں امت مرحومہ کی سہولت کے پیش نظر بارگاہ رب العزت میں آپ نے عرض کیے جن کو اللہ سجانۂ نے قبول فرما کر آپ کے دائمی اعزاز واکرام کا قرآن مجید میں ابدی اعلان فرمایا اور سفارش شفاعت ہے تو شفاعت درست وضح ہوئی۔ رَبِّ اغْفِرُلِي وَلَأَخِي وَأَدْخِلْنَا فِي رَحْمَتِكَ وَأَنْتَ أَرْحَمُ الرَّاحِمِيْنَ.

ترجمہ'' حضرت موئی علیہ السلام نے عرض کی اے اللہ مجھے اور میرے بھائی کو معاف فرما اور اپنی جوار رحمت میں داخل کر کہ تو سب سے زیادہ رحمت کرنے والا ہے۔ یہ بھائی کے حق میں صریح سفارش ہے۔ سامعین کرام ان آیات کر یمہ کے علاوہ بھی اور متعدد آیات مبارک گنائی جا تمتی میں جن سے شفاعت شرقی کے جواز اور وقوع کا ثبوت عام ازیں کہ دنیا میں ہویا قبروقیا مت میں روز روشن سے زیادہ واضح ہوتا ہے اور اس میں کسی طرح بھی شک وشہر کی تخبائش نہیں۔ نیز یہ شفاعت عام ہے کہ بطریق اعزاز ہو یا بطور محبت یا بصورت اذن اور

(1.)

 $(\parallel)$ 

(9)

48

شفاعت کا بیمعنی نہیں کہ زبردتی اور دھونس دے کر منوالیا جائے بلکہ یا شفاعت بایں معنی کہ بطور نیاز مندی یا عزت دمجت کی بنا پر یا اذن حاصل کرنے کے بعد بارگاہ بے نیاز میں کسی کے فائدہ کے لیے التجا کی جائے۔

## شفاعت كاثبوت ازتفاسير معتبره

تفسیر عزیزی سورة بقرہ ص۵۳ پر ہے۔ ''گویا آیات و احادیث بسیار دلالت بروتوع شفاعت می کنند۔ و احادیث متواترہ بیان کرد مذکر غیر از کافر درحق ہمداہل معاصی علم شفاعت خواہد شہد' (ترجمہ) میں کہتا ہوں کہ متعدد آیات و احادیث سے شفاعت کا صحیح امد ہونا ثابت ہوتا ہے، اور احادیث متواترہ میں یوں وارد ہواہے کہ کافر کے علاوہ تمام گنہگاروں کے حق میں جواز شفاعت کا علم دیا جائے گا۔

ای تغییر عزیزی میں ص۵۶ پر ہے" وشفاعت درحق کافر با جماع مقبول نیست (ترجمہ) اس پر اجماع امت ہے کہ کافر کے حق میں شفاعت درست نہیں۔ کافر کی تخصیص سے ثابت ہوا کہ مومن کے حق میں شفاعت جائز ہے۔ بین شاہ میں میں میں شفاعت جائز ہے۔

تغير جامع البيان حاشيه جلالين ص ٣٤ زيراً يت مَنُ ذَالَدِى يَشْفَعُ عِنْدَهُ

اِلَابِاذُنِهُ قرماتٍ بي بيان لعظمته وجلاله ونفى لزم الكفاران الاصنام شفعاء ـ ال

میں اللہ تعالیٰ کی عظمت اوراس کے جلال کا اظہار ہے اور کفار کے حق میں دارد ہوئی ہے کہ وہ زم کرتے تھے کہ ہمارے بت شفیع ہیں۔ ثابت ہوا کہ مونین کے قن شفاعت درست وضح ای طرح جلالین میں ہے۔مطلب سیر کہ کفار کا بیمزعوم باطل ہے کیونکہ بیمعبودات باطلہ خود سب کے سب جہنم رسید کر دیئے جائیں گے تو اوروں کو بیہ کیا نجات دلائیں گے چنانچہ جیسا کہ غیر مسلموں بت پرستوں کا بیازعم ہے کہ ان کے دیوتے اور معبود دھونس یا جرداکراہ سے شفاعت کریں گے۔ (معاذ اللہ) Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

49

قرآن مجيد بين داقع ب- أنْتُهُ وَمَاتَعُبُدوُنَ مِنُ دُوُنِ اللَّهِ حَصَبُ جَهَنَّهُ (ترجمه) تم ادر تمهار معبودان ناطله سب جنم كاايندهن بول گ-

تفسير جلالين سوره طرص ٣٦٥ پر ب: يَوُمَنِذٍ لاَّتَنْفَعُ الشَّفَاعَةُ (أَحَدًا) إلاَّمَنُ أَذِنَ لَهُ الرَّحُمنُ المح يعنى بروز قيامت شفاعت فائده نه دب گی سی کو گرجس نے کلمه طيبه لا اله الا الله محمد رسول الله پڑھ ليا اور چونکه کافروں نے کلمہ نه پڑھا لہٰذا ان کے حق میں شفاعت نہيں اور مونين نے حق ميں ہے۔

تفسر قادرى ص ١٣٢ ج ٢ وَلَسَوْفَ يُعْطِئِك رَبُّكَ فَتَرُحْ فَ وَ رَحْه ) ادر قريب ب كه تجفي كنبگارول ك باب ميں شفاعت كا رتبه الله تعالى عطا كرت تو اس ب راض ، وجائے گا۔ اس جگة تفسر عريزى ص ١٢٨ اور تفسير جامع البيان ميں بھى اى طرح ب تفسير جلالين ص ٢٣٥ پر ب غسلى أن يَبُعَنَكَ الاية كى تفسير ميں لکھتے ميں يحمدك فيه الاولون الانحوون و هو مقام الشفاعة ليعنى مقام محمود سے مراد مقام شفاعت ب جس ميں اولين و آخرين آپ كى طرف مختان ، يوں كے اور تفسير جامع البيان ميں بھى اس جگہ يونہى مرقوم ب

تفیر بیفاوی ص۲۷ زیر آیت و لایقبل منها شفاعة و لایؤ خذ منها عدل ولاهم ینصرون و الشفاعة من الشفع کان الشفوع له کان فردا فجعله الشفیع بضم نفسه الیه شفعاً وقد تمسکت المعتزلة بهذا لایة علی نفی الشفاعة لاهل الکبانر و أجیب بانهد مخصوصة بالکفار للایات و الاحادیث الوردة فی الشفاعة (ترجمه) الثفاعة شفع ب بنا بو یا مثفوع له پہلے اکیلاتها پر شفیح نے اپنے کو ساتھ ملاکر اس کو ذیل اور دگنا کر دیا اور بلا شبه معتزله نے اس آیت سے اہل کبائر کی عدم شفاعت پر استدال قائم کیا ہے جس کا جواب یہ ہے کہ یہ آیت دیگر ان آیات و احادیث کے پی نظر جو کہ شفاعت کو ثابت کرتی میں کفار کے ساتھ مخصوص ہے یعنی کفار کی شفاعت مردود ہے نہ کہ مونین کی۔

50

ناظرين حضرات! اى طرح اكثر وبيشتر تفاسير معتبره متداولد مستعمله مي شفاعت محنى مذكوركو صحيح اور درست تسليم كيا ب اور اس ميس كى عظمندكو مخبائش انكار نبيس تو روز روش كى طرح قرآن مجيد اور تفاسير معتبره سے واضح ہو گيا كہ شفاعت صغرى ہويا كبرى شرى اور اخلاق نہ يہ كہ صرف جائز ب بلكہ نافع و نافذ ب بالخصوص شفاعت كبرى كہ يہ حضور سروركونين خواجة يستر كا وہ امتيازى خاصہ اور كمال ب جس ميں كائنات عالم سے كوئى چيز آپ كى شريك

## شفاعت از احاديث نبوبيكل صاحبها الصلوة والسلام

امام احمد اور بیہ بقق نے ابو ہریرہ رضی اللہ سے روایت کی ہے کہ آپ نے جواب میں یہی کہا فقال ھو الشفاعة (ترجمہ) پس فرمایا کہ یہ مقام شفاعت کا مرتبہ ہے۔ یک کہا فقال ہو الشفاعة (ترجمہ) پس فرمایا کہ یہ مقام شفاعت کا مرتبہ ہے۔

دلاکل الدوۃ میں ابونعیم نے انس بن مالک اور بیہتی میں بروایت ابو ہریرہ مردی ہے کہ اللہ تعالیٰ نے حضور اکرم علیہ سے فرمایا وخبائت شفاعتک ولم اخباء لنبی غیر ک (ترجمہ) میں نے تیری شفاعت ذخیرہ کر رکھی ہے اور تیرے سواکس اور نبی کو بیہ دولت نصيب نہيں ہو گی۔ . مسلم اور ابوداؤد من بروایت ابو بریره مردی ب- انا اول شافع و اول مشفع (ترجمه) میں بروز قیامت سب ہے اوّل شفاعت کرنے والا اور شفاعت قبول کیا ہوا ہوں۔ ابونعيم عبداللدين عباس براوى ..... وبى تفتح الشفاعة ولافخر (ترجمه) Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

51

"اور بحق می شفاعت کا درداز ، کھلے گا اور یہ بات فخر یہ میں بلکہ بیان واقع ہے۔" امام احمد ابو یعلی ابن حبان نے حضرت صدیق اکبر ہے یہی حدیث و بی تفتح الشفاعة نقل کی ہے۔ ترجمداو پر ہو چکا ہے۔ داری، تر ذری، ابو تیم مید حسن عبد الله بن عباس سے ناقل ۔ وانا اوّل شافع و اوّل مشفع يوم القيامة ميں بروز قيامت سب سے پہلا شافع اور مشفع ہوں گا۔ داری، تر ذری باقادہ تحسین اور ابو یعلی یہتی، ابو تیم، حضرت انس سے راوی ...... وَانَا مستشفعهم اذا خبسُو او انا مبشر هم اذا ينسو ا (ترجمد) ميں بروز قيامت ميں بنی ان کی سفارش کروں گا جب کہ دوہ رو کے جائیں کے اور میں بی ان کو خوشتری دینے والا ہوں جب کہ دوہ مایوں ہوں گا۔

امام احمد ابن ماجہ، ابوداؤد طیالی ابویعلی، حضرت عبد الله بن عباس سے راوی ..... والی اختبات دعوتی شفاعة لامتی (ترجمہ) اور میں نے اپنی دعا اپنی امت کی مغفرت کے لیے چھپارکھی ہے۔

مسلم میں بروایت ابی بن کعب مروی ہے ..... و اخوّت الثالث یوم یر غب

الی فیہ المحلق حتی ابر اهیم (ترجمہ) اللہ تعالیٰ نے مجھے تین سوال دیئے۔ میں نے دوبار یہ کہا:۔ اَللَّهُمُ اغْفِرُ لاِمَّتِیُ(اے اللہ میری امت کومعاف کر) اور تیسرا ایسے روز کے لیے

ردک لیا جس میں میری طرف عام خلقت کاحتی کہ ابراہیم علیہ السلام کا بھی رجوع ہوگا یعنی روز قيامت مناج الدوة شرح مدارج الدوة مي ب كد حضرت الس سے آپ فے وعدہ فرمايا که میں تیری سفارش کروں گااشعۃ اللمعات شرح مخطوق جلد چہارم ور ای طرح منہاج النوت میں ہے کہ آپ نے فرمایا..... کنت امام النبیین و خطیبھم و صاحب شفاعتهم (ترجمه) میں بروز قیامت عام نبیوں کا امام اورخطیب ہوں اور ان کی شفاعت کا ما لک ہوں گا۔

52

مظلوة باب الركاء على الميت مي ب- آب فرمايا جس كرو چهو في بيخ مر جائيں وہ اس كو (بطريق سفارش) جنت ميں پنچائيں گے۔ حضرت عائشہ نے كہا كہ اگر ايك بچه مرجائے تو فرمايا ايك بھى لے جائے گا۔ كہا جس كا ايك بھى نہ ہو فرمايا اس كو ميں خود جنت ميں لے جاؤں گا۔ مطلب آپ كا بيد تھا كہ جس كا ايك بي بيھى نہ ہو جديا كہ ميں ہوں تو آپ يتابيت نے اس اضطراب كو دوركرنے كے ليے فرمايا كہ اس كو ميں جنت ميں ليجاؤں گا۔ مظلوة باب الشفاعة ميں ہے كہ تمن جماعتيں بروز قيامت شفاعت كريں گی۔ اندياء عليم الصلوة والسلام پھر علماء، پھر شہداء۔

مشکوۃ میں ہے کہ کچا بچہ یعنی ناتمام بچہ اپنے رب سے اپنے والدین کے متعلق جھکڑا کرے گاتھم ہوگا اے جھکڑالو بچے جا اپنے والدین کو جنت میں لے جا پس وہ اپنی نال سے دونوں کو صبیح کر جنت میں لے جائے گا۔

مسلم شریف میں ہے۔۔۔۔ ترجمہ آپ نے فرمایا ہر نبی کواللہ تعالیٰ کی طرف سے ایک دعاملتی ہے اور ہر نبی نے وہ اپنی دعا استعال کرلی تکر میں نے محفوظ رکھی ہے بروز قیامت میں اس سے اپنی امت کی شفاعت کروں گا۔

بخاری و مسلم میں ہے قیامت کی گرمی سے گھبرا کر سب لوگ کسی شفیع کی تلاش میں حضرت آ دم علیہ السلام کے پاس جا نمیں گے اور شفاعت سے متعلق گذارش کریں گے کہ اللہ

تعالیٰ نے آپ کو انتہائی طور پر اکرام و اعزاز سے مالا مال کیا ہے آپ ہم سب کے باپ ہیں ادرہم انتہائی تکلیف میں مبتلا ہیں گرمی شدت حرارت تپش پیاس جس دغیرہ سے مرے جاتے بی اور ساب موتانہیں کہ ٹھکانے لگیں جران و پریشان ہیں کوئی پرسان حال نہیں لہذا آپ ہاری درباری خدادندی میں سفارش سیجئے۔ بد سنتے ہی آ دم علیہ الصلوۃ والسلام فرما نمیں گے کہ آج در بارتوحید اور بارگاہ احدیت ایسے جلال وغضب میں ہے کہ اس کی مثال نہیں اورخود مجھ ے بظاہر ایک خطابھی ہوگئی ہے۔لہٰذا مجھ میں یہ ہمت نہیں معذور ہوں تم حضرت نوح علیہ السلام کی طرف جاؤ وہ تمہاری سفارش کریں گے وہاں پر جا کر بھی وہی پہلا قعہ ہواحتی کہ Click

53

آ خرالامر حضرت عیسیٰ علیہ العسلوٰة والسلام کی طرف رہنمائی کی گئی جب آپ کے ہاں تخلوقات جائے گی تو آپ فرما نیں گے اور بصیغہ افسوس کہیں گے کہ کیا تم کو معلوم نہ تھا کہ آ ن کا روز انتہائی طور پر تخت ہے۔ ہر نبی ور سول تک علیہ العسلوٰة والسلام نفسی نفسی پکار رہا ہے آ ن ! بجز جناب محم مصطفیٰ علیظة اور کوئی بھی سفارش سے متعلق بات نہیں کر سکتا لہٰذاتم سب ل کران کے پاس جاوّ وہ تہماری مشکل کشائی کریں گے لہٰذا سب تخلوق سرور عالم فخر بنی آ دم علیفة کے دربار میں پہنچ گی اور عرض کرے گی جس پر سنتے ہی آ پ سرکار ابدقر ار ارشاد فرما نیں گے انالهاانالهااناصا حبکم الموہ بیشک میں ہی آ ن تمہاری سفارش کروں گا حدیث کے الفاظ یہ ہیں کہ تخلوق جا کر یہ کہ گی۔

محمّد يا نبى الله انت الذى فتح الله بك و جنت فى هذاليوم آمنا انت رسول الله و خاتم الانبياء اشفع لنا الى ربك فليقض بيننا الاترى الى مانحن فيه الاترى الى مابلغنا (ترجمه) المحمد المالتُد ك في آب وه بي كدالتُدتعال في تربي الحقي باب كيا باور آن آب با امن اور مطمئن تشريف لائ بي رحفور آب التُد كرسول بي اورنيوں كے خاتم بي آب ربكى بارگاه بي بمارى شفاعت يجئ كه بمارا في لم فرما د حضور نگاه تو كري كه بم كس درد و مصيبت مي بي \_حضور ملاحظ تو فرما كي بم مس حال كو بنج بي رحضور بُرنور علي من كر ارشاد فرما كي كل اللهاو انا صاحبكم

اليوم (ترجمه) ميں شفاعت كے ليےتمہارا وہ مطلوب ہوں جےتم تمام موقف ميں د حوند ب چرے ہو پس بعدہ حضور اکرم علی دربار الہی میں سربہ بجود ہوں کے اور اللہ تعالیٰ کی ایس تعریف کریں گے کہ اس سے پیشتر بھی نہ کی تھی جس پر دربار صدیت سے ان الفاظ میں تسلی دی جائے گی۔ یامحمد ارفع راسک قل تسمع سل تُعط واشفع تشفع (ترجمہ) اے محراب سركوا فعاية اور فرماية آپ كى مربات من جائ لى- آپ مانكة جو مانكوسب ديا جائے گا۔ سفارش سیجئے قبول کی جائے گی۔ چنانچہ آپ سرمبارک اللها نمیں کے اور قلوق کا حساب ہونے کی سفارش کریں گے۔ پس حساب شروع ہو جائے گا۔ از ججلی الیقین ص2 ہ

54

تفسیر تعیمی ج اص ۲۴۴ وغیرہ بقدر ضرورت ۔ یہ شفاعت کبریٰ ہے جس کا ظہور بروز قیامت ہوگااور قرآن وحدیث سیج سے ثابت ہے۔ جنازہ کی تكبيرات ميں جن دعاؤں كو پڑھنے كا حديث شريف ميں ذكر آيا ہے

باوجود یک نماز جنازه بذات خود ایک سفارش ہے۔ دعاؤں کے الفاظ مفہوم شفاعت پر مشتل جیں۔ دیکھتے۔ اللّٰلَهُمُ اغْفِرُ لِحَيِّنَا وَمَيِّتِنَا الْحُ (ترجمہ) اے اللّٰہ ہمارے زندوں اور مردوں، حاضر وغائب چھوٹے و بڑے مرد، عورت سب کے گناہ معاف کر دے۔ اگر میت تابالغ ہوتو الفاظ ملاحظہ ہوں..... وَاجْعَلْهُ (اگریچہ ہے) واجعلها (اگریچ)) شافعاً و مشفعاً (بصورت یچ) شافعة و مشفعة (بصورت یچ)) (ترجمہ) اے اللّٰہ اس یچ یا یچ کو ہمارے لیے شفاعت کرنے والے یا شفاعت قبول کیے گئے بنا دے..... صاف تصریح ہے جس کو ہرایک مسلمان جنازہ میں پڑھتا ہے کہ اے اللّٰہ ان کی شفاعت کو ہمارے دِن مِن بول فرما۔ ای طرح جنازہ پڑھنے والے تمام کے تمام دربار اللّٰی میں گویا میت کو حیات مستعار کی کی و میشی اور افراط و تفریط کے معاف کرنے کی سفارش کرتے ہیں۔ اب اگر شفاعت تا جائز اور فرما۔ ای طرح جنازہ پڑھتے نے ایک ناجائز اور بھتی بات پڑھی در آ کرتے کی کو میت کو حیات مستعار کی کی فرما۔ ای طرح جنازہ پڑھتے نے ایک ناجائز اور بھتی بات پڑھی در آ کر کے کو کو ہمارے دی کی تا کو کہ ای کر اور نے معنی اور افراط و تفریط کے معاف کرنے کی سفارش کرتے ہیں۔ اب اگر شفاعت تا جائز اور نا موالی ہے اور بطور لڑھ میں شریعت نے ایک ناجائز اور بھتی بات پڑھی در آ کی تا کی جائز اور فرمانی ہے اور بطور لڑھ میں میں کا ایک من مردوں دیا ہوں ہو میں ہو کو بارے کی در اور الی میں کو اور کرنے کی میں در اور اور موالی کے اور دراط و تفریط کے معاف کرنے کی سفارش کرتے ہیں۔ اب اگر شفاعت تا جائز اور فرمانی ہے اور دیا دو تمی میں کا ایک حق قرار دیا ہے۔ ہرگر نہیں بلکہ شفاعت ایک جائز ام ہے اور دنیا دو ترین میں مفید۔

تر مذى شريف مي ب كد حضور عليه الصلوة والسلام ف ايك تابينا كوبيد دعا سكحلائي اللَّهُمَّ إِنِّي استلك واتوجه اليلك بنبيك محمد نبي الرحمة يا محمّد إنيّ توجهت بک الي ربي في حاجتي هذه لتقضي لي اللهم شفعه في (ترجم) ا اللہ تیرے پیارے مجوب محمد علی کے واسطے سے تجھ سے سوال کرتا ہوں اور تیری طرف متوجہ ہوں اس حاجت کے بورا کرنے میں تا کہ میری مشکل کشائی ہو۔ اے اللہ تو میری حاجت ردائی ہے متعلق میر بے حق میں ان کی شفاعت قبول کر لے۔ ای دعا کی حضرت عثمان بن حنیف رضی اللد تعالی عند نے حضور علیہ الصلوة والسلام Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

55

کے بعد خلیفہ ثالث حضرت عثان رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے زمانہ پاک میں استعال کیا اور اپنی حاجت روائی کرلی۔ ظاہر ہوا کہ شفاعت کی صحت حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کے زمانہ کے ساتھ مخصوص نہیں بلکہ بعد میں بھی جائز ہے نیز یہ بھی واضح ہو گیا کہ آپ کی حیات و ممات دونوں برابر میں اور یہ بھی روثن ہو گیا کہ بصیفہ خطاب ہر زمانہ میں ہر جگہ ہے آپ کو عرض کیا جاسکتا ہے اور یہ کہ آپ کو اور اللہ تعالیٰ کو بیک وقت پکارا جاسکتا ہے اور یہ بھی کہ عبادت میں بھی اللہ تعالیٰ کے ساتھ آپ کو پکارا جاسکتا ہے۔

مسلم میں ہے حضرت اولیں قرنی ہے جو ملاقات کرے ان سے دعا منگوائے فصن لقیہ منکم فلیستغفر لکم (ترجمہ) پس جو اس سے تم میں سے ملے پس چاہئے کہ وہ تمہارے لیے مغفرت کے لیے دعا مائے۔'

دوسری روایت میں یوں ہے۔ فصورہ فلیسغفر لکم (ترجمہ) ''اس کو کہو کہ وہ تمہارے لیے دعا مغفرت کرے۔'' دیکھنے صاف اور صریح طور پر آپ سفارش کا تھم دے رہے ہیں تو اگر یہ شفاعت ناجائز ہوتی تو یہ تھم کیے دیتے۔ نیز اس میں صحت شفاعت کے علاوہ یہ بھی ثابت ہوا کہ اپنے سے کم رتبہ والے کو سفارش کے لیے کہا جا سکتا ہے جب کہ اس کو کوئی خاص نسبت حاصل ہو۔

بخاری، سلم، ترندی، نسائی وغیرہ میں ہے کہ آپ نے فرمایا اشفعوا توجروا

ويقضى الله على لسان بنيه ماشاء (ترجمه) لعني شفاعت كردتم كواجر مطے كا اور اللہ تعالى اپنے بی کی زبان پر جو چاہتا ہے پورا کرتا ہے اور اس کی تائید بھی دوسری حدیث سے ہوتی ہے الدال على الخير كفاعله جوكى اچھى بات پركى كوآمادہ كرتا ہے اس كوبھى برابر كا نواب -*C***G** مكلوة باب فضائل سيد الرسلين علينة بحواله صحيح بخارى ومسلم ب: اعطيت الشفاعة (ترجمه) بحدكو شفاعت عطاكر دى گئى۔ ابن البه يس ب افضل الشفاعة ان تشفع بين اثنين في النكاح (ترجمه) Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

56

بہترین شفاعت ہے ہے کہ نکاح کے سلسلہ میں دو کے درمیان شفاعت کی جائے۔ علامہ پیقی شعب الایمان میں نقل فرماتے ہیں افضل صدقة اللسان الشفاعة (ترجمہ) بہترین صدقہ ہیہ ہے کہ کسی کی زبان سے شفاعت کرے۔'' صحیح مسلم میں ہے مامن میت تصلی علیہ امة من المسلمین یبلغون مائة محیح مسلم میں ہے مامن میت تصلی علیہ امة من المسلمین یبلغون مائة محلم یستیشفعون الاشفّعو (ترجمہ) کوئی میت الی نہیں جس پر مسلمانوں کی ایک جماعت جو سوتک پنچ نماز جنازہ پڑھے اور اس کی شفاعت کرے گر اس کی شفاعت قبول نہ ہو۔

سیح مسلم میں ایک دوسری روایت میں ہے مامن رجل مسلم یموت فیقوم علی خبازته اربعون رجلاً لایشر کون بالله شینًا یشفقهم الله فیه (ترجمه) مسلمان فوت ہونے پر اس پر چالیس ایسے آ دمی جو کہ اللہ تعالیٰ کے ساتھ شرک نہ کرتے ہوں نماز جنازہ پڑھیں تو ان کی شفاعت اس کے حق میں قبول کی جاتی ہے۔ بحوالہ مطلوۃ باب المشی بالجنازہ۔

تنبیبہ الغافلین میں ہے یوتی بالمساجد یوم القیامة.....فتشفع لاهلها (ترجمہ) ''بردز قیامت مساجد کولایا جائے گا.....پس وہ مساجد سے متعلق لوگوں کی شفاعت کریں گی۔'

تنبيه الغافلين وغيره مي ب- القران شافع و مشقّع ومان جن مصدق (ترجمہ) قرآن مجید صاحب قرآن کے لیے شفاعت کرے گایعنی اس سے محبت کی ادراس کو یڑ ھاعمل کیا جو کہ قبول کی جائے گی۔اور بدعمل کی شکایت کرے گا جس میں اس کی تصدیق کی جائے گی۔ على بذا القياس احاديث صجحه معتبره ميس ديكر اور اعمال صححه وصدقات نافله اور خانه کعبہ خجر الاسود اور اذان سننے والی چیز وں کا اور اذان کی دعا پڑھنے پر اور روضہ نبوی علیٰ صاحبہا الصلوة والسلام کی زیارت کرنے والے کی اور بعض اور شعائر الله اور فقراء و مساکین وغیرہ کا Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

تذكرة الادلياء من ب كدمختر مدر العد بصربيد كى سفارش س ستر بزار كنبكار جنت میں داخل ہوں گے۔ ای طرح حضرت اولیں قرنی کی سفارش پر سے ایک خاص تعداد جنت میں جانے کے متعلق تذکرہ الادلیاء دغیرہ میں مذکور ہے۔ ناظرین حضرات! ای طرح ادر بھی متعدد احادیث صحیحہ گنائی جائلتی ہیں جن سے شفاعت صغریٰ کا ثبوت و تحقیق بردی وسعت ے خلاہر ہوتا ہے لہٰذا طوالت کے خوف سے صرف ایک حدیث اور ذکر کی جاتی ہے اور وہ سیر کہ واقعہ معراج دیکھتے کہ بیہ ایک ایسا امر واقع ب جس كاذكر صاف صاف قرآن وحديث ين وارد ب كداس واقعه من بدايك امر ملاحظه فرمائ کہ جب واپسی پر حضور علیہ کی مویٰ علیہ السلام سے ملاقات ہوئی تو مویٰ علیہ السلام نے آپ سے بیرض کی کہ دربار اللی سے کیا علم ہوا۔ آ ب میں فی نے ارشاد فرمایا کہ اللہ تعالی نے میریامت پردن رات میں پچاس نمازیں فرض قرار دیں ہیں جس کوین کرمویٰ علیہ السلام نے کہا کہ بخدا آپ کی امت اتن نمازیں نہیں پڑھ سکے گی کہ میں نے بنی اسرائیل کو بہت آ زمایا ہے آپ داپس جا کیں تا کہ اس میں پچھ تخفیف فرمائی جائے جس پر پانچ معاف کر دیں محمي پھر آپ موئ عليه السلام ك پاس تشريف لائ تو موئ عليه السلام في پھر دريافت كيا آ ب متلاف نے ارشاد فرمایا کہ پانچ نمازیں معاف کر دی گئیں ہیں۔ عرض کیا گیا اب بھی بہت ہیں واپس اکر پھر تخفیف کرائے القصہ مختصر بیہ کہ آپ نو دفعہ ای طرح آئے گئے جس پر پنیتالیس نمازیں معاف کر دی گئیں۔ آپ واپس آئے عرض کیا گیا کہ کیا ہوا آپ نے فرمایا کہ اب صرف پانچ رہ گنی ہیں۔موٹی علیہ السلام نے عرض کی بخدا میں نے سخت تجربہ کیا ہے اور بن اسرائیل کو بڑا آ زمایا ہے آپ کی امت پانچ بھی نہ پڑھ سکے گی۔ آپ نے فرمایا میں نے مولیٰ کریم ہے بہت سوالات کیے۔اب بچھے شرم آتی ہے میں اس پر راضی ہوں اور اپنا اور ان کا معاملہ اللہ تعالیٰ کے سپر دکرتا ہو۔ جب آپ آگ چلے توغیب سے ندا آئی کہ میں نے اپنے مقرر کیے ہوئے عکم کو پورا کرلیا اور اپنے بندوں سے تخفیف بھی کردی۔ (بخاری وسلم)

58

حضرات! دیکھتے اس حدیث میں پانچ نمازیں فرض ہو کمیں اورعملدرآ مد ہونے ہے پیشتر بی حضرت موی علیہ السلام کی سفارش اور شفاعت سے پانچ رہ کمیں اور خاہر ہے کہ حضرت مویٰ علیہ السلام نے اپنی دنیاوی زندگی کے بعد برزخی زندگی میں بیہ سفارش کی ہے۔ اب فرمائے کہ سفارش اور شفاعت بے معنی بات ہے تو پچاس کی پانچ کیے رہ گئیں۔ کم از کم منکر حضرات کوتو پچاس بی پڑھنی چاہئیں۔ اور اگر وہ بھی پانچ پر بی بصد ہوں تو سفارش و شفاعت صحيح و درست ثابت ہوئی۔ پھر اس کو ناجائز کہنا بے معنی بات ہے۔ نیز اگر شفاعت ناجائز ہوتی تو تخفیف کا سوال ہی نہیں پیدا ہوتا کیونکہ جب بیہ ناجائز ہے تو اس پردتی تک ددد محض بے سود ہے اور پھر انبیاء کرام علیہم السلام سے بیہ امرغیر متوقع کہ وہ ایک ناجائز پر ایسا اقدام کریں۔ بہرصورت اس داقعہ سے بھی ثابت ہوا کہ سفارش د شفاعت ایک جائز امرادر کیج ہے اور اس میں حیات وممات کی کوئی قید نہیں۔ ناظرین کرام! آپ نے احادیث صحیحہ معتبرہ ہے بھی ملاحظہ فرمالیا کہ شفاعت شرعی طور پرایک جائز اور امر داقع ہے۔ اب علاء کرام اور صوفیائے عظام کے اراشادت عالیہ کی روشن میں شفاعت اور سفارش كأحكم سماع فرمائے۔ سبيل الجنان ترجمة يحميل الايمان مولفه يضخ عبدالحق محدث دبلوى رحمه الله يم ص٠٢٠ پر ہے۔ وَالشفاعة حق "شفاعت حق ہے جو حضرت رسول کر يم علي قيامت كے روز اپن امت كى فرمائي 2\_اى طرح منابح الدوة شرح مدارج الدوة مي ب-تفير عزيزى ص ٢١٨ ير آب ك خصوصيات ذكر فرمات ہوئ ارشاد فرمات ی \_ دمقام محمود مشرف سازند د دردست ایشان لواء حمد د هند که حضرت آ دم د تمام ذریت ایشان زيراً ل نثان باشد..... وبشفاعت عظمى ايثال رامخصوص سازند (ترجمه) اور آپ كو مقام محمود ے مشرف کیا جائے گا اور لواء جمد آپ کے ہاتھ میں ہوگا جس کے نیچ آ دم اور آپ کی تمام اولا دہوگی اور شفاعت عظمیٰ د کبریٰ کے ساتھ آپ کو مخصوص فرما تمیں گے۔

59

کتاب ہدیۃ المہدی ص2ے جا مؤلفہ مولوی وحید الزمان اہلحدیث پر ہے الشفاعة حق ثابتة للرسل والاخياركا لعلماء وَالشهداء (ترجمه) شفاعت في اور بج ہے اور انبیاء کرام وعلماء عظام وشہداء حضرات کے لیے ثابت ہے۔ النضيد في اخلاص كلمة التوحيد مولفه قاضي بن على الشوكاني تحتر جمه مولوي محمد على ايم اے بمبئ ص٨٢ پر ہے۔ شفاعت کبریٰ وعظمیٰ کا ذکر کرتے ہوئے لکھتے ہیں۔''ادر بیہ جا تز ہے کیونکہ بیطلب شفاعت اور دعا ہے ان لوگوں ہے جن کو خدا کی طرف سے ان دونوں چیز وں کی اجازت ملی ہے۔ صحابہ رضی اللہ تعالی عنہم کی بیہ عادت مستمرہ تھی کہ رسول اللہ علی کے حیات میں دعا کی درخواست کیا کرتے تھے۔اور ای کتاب کے صمم پر ہے اور علیٰ ہزا القیاس آ پ سالی کا صحابہ رضی اللہ تعالی عنہم کی ایک جماعت کو بیدار شاد کہ اولیں قرنی رحمہ اللہ علیہ سے طوتوان سے اپنے لیے دعا منگوانا۔ اور ای کے ص ۸۴ پر ہے اور ای طرح طلب شفاعت اس ے جس کی نسبت شریعت مطہرہ نے بتا دیا ہے کہ وہ اس کا اہل ہے مثلاً انبیاء کرام علیم الصلوٰۃ والسلام ، بالكل مطابق شريعت ، اوراى كي خدا تعالى اب رسول ( عَظَّيْتُه ) ، قيامت کے دن فرمائے گا کہ تو مانگ بچھ کو دیا جائے گااور شفاعت کر تو دہ قبول ہوگی اور یہی دہ مقام محمود ہے جس کی طرف خدا تعالیٰ نے ارشاد فرمایا ہے۔ عَسٰى أَنُ يَبْعَثَكَ رَبُكَ مَقَاماً محمودة. ادر اي ص ٨٥ پر ب- اي طرح جس محض كوالله تعالى علم د ب كا اي كي شفاعت ہو سکے گی جیسا کہ قرآن مجید میں ہے۔ مَنُ ذَالَّذِي يَشَفُعُ عِنُدَهُ الْأَبِاذُنِهِ (ترجمہ) الله تعالیٰ کے اذن کے بغیر کوئی شفاعت نہیں کر سکے گا۔ نواب صدیق حسن بھویالوی اپنے قصیدہ عنر بہ میں لکھتے ہیں۔ مالي وراك مستغاث فارحمن يارحمة اللعالمين بكائي (ترجمہ) میرے لیے حضور کے سوا کوئی فریاد درس نہیں پس اے رحمۃ اللعالمین میرے رونے يرج فرمائے۔ حاجی امداد اللہ صاحب مہاجر کمی اپنے قصیدہ میں یوں التجا کرتے ہیں۔

60

شفيع عاصيان موتم وسيله بيسان موتم تمهين چهور اب كهان جاون بتاؤيارسول الله كرك على الموت كل الموري الله المول الله الرچه نيك مون يا بدتمهارا موچكا مون مين تم اب حامو مساؤيا رلاؤيا رسول الله جهاز امت كاحق نر كرديا آپ كم باتفون تم اب حامو د باؤيا تراؤيا رسول الله مولوى محمد قاسم نانوتوى بانى مدرسه ديو بندا پخ قصيده قاسميه مين حضور عليه الصلوة والسلام كى شان مين لكست بين-

- تو اس سے کہو اگر اللہ سے بے درکار ثنا کر اس کی اگر حق سے کچھ لیا چاہئے فلک پر عینی اور ادر یس میں تو خیر سہی زمین یہ جلوہ نما ہیں محمد مختار بخیص شفیع کم کون اگر نہ ہوں بدکار گناہ کیا ہے اگر پچھ گناہ کیے میں نے بشرگناه کریں اور ملائک استغفار تیرے لحاظ سے اتن تو ہوگئ تخفیف تو کوئی اتنا نہیں جو کرے کچھ استغفار اگر جو اب دیا بے سوں کو تو نے بھی بے گا کون ہارا ترے سوا غمخوار جو تو ہی ہم کو نہ یو چھے تو کون یو چھے گا تہیں قاسم بیکس کا کوئی حامی کار مدد کر اے کرم احمدی کہ تیرے سوا مولوی محمود حسن صاحب دیوبندی مولوی رشید احمه صاحب کے مرثیہ ص•ا پر لکھتے ہیں۔ حوائج دین و دنیا کے کہاں لیجا ئیں ہم یارب گیا وہ قبلہ حاجات روحاتی و جسماتی

عبيد سود كا الح لقب ب يوسف ثاني قبولیت اے کہتے ہیں مقبول ایے ہوتے ہیں وه شهباز طريقت تتص محى الدين جيلاني رقاب ادلیا کویں خم نہ ہوتیں آپ کے آگے وہ نیسان کرم اب بھی ہے سرگرم درا فشانی جهید ستو نه گھبراؤ نه شرماؤ إدهر آؤ حیات شیخ کا منکر سوجو ہے اس کی نادانی شهيد وصالح وصديق بي حضرت باذن الله اٹھے اف در ور ال سے محل الدین گیلانی محی الدین اکبر جاتے ہیں دارفنا سے بس بلکه زنده بی رکھا سب کوملی وجہ اتم قاسم وحضرت امداد كومرنے نہ دیا بہتی زیور مولفہ مولوی اشرف علی تھانوی حصہ اوّل ص ۳۳ عقیدہ ص بہ پر ہے۔ اور Click

61

قیامت کے میدان میں سب اکشے ہوں گے اور وہاں کی تکلیفوں سے تھبرا کر سب پیغیبروں کے پاس سفارش کرانے جا کیں گے۔ آخر ہمارے پیغیبرصاحب سفارش کریں گے تر از و کھڑی ہو جائے گی بیطے برے عمل تو لے جا کیں گے۔ ای کتاب میں عقیدہ انہ ص ۳۳ پر ہے۔ دوز خیوں میں سے جن میں ذرہ بھی ایمان ہوگا وہ اپنے اعمال کی سز ابتگت کر پیغیبروں اور بزرگوں کی سفارش نظل کو بہشت میں داخل ہوں گے خواہ کتنے ہی بڑے کنہگار ہوں۔ دلاکل الخیرات وغیرہ میں ہے اللہم اجعل محمداً اصدق قائل و انحج سائل و اول شافع و افضل مشفع و شفعہ فی امتہ بشفاعة یغبطہ بھا الاولون

والاخرون. (ترجمه) اے اللہ آپ کی اپنی امت کے حق میں ایسی شفاعت قبول کر جس پر اگلے اور پچھلوں سب کورشک پیدا ہو۔

مولوى احمر على صاحب لا ہورى اين رسالہ موسومہ 'وظيف' کے ص۵ پر لکھتے ہیں۔ اى پاك دمبارك مقصدى تحيل كے ليے سيدالمرسين خاتم النبيين شفيع المدنبين (عليق ) كوالله تعالى نے مبعوث فرمايا چنانچہ آنخصور سراپا نور فداہ ابى وامى نے جب كلمہ لا الہ الا اللہ كا اعلان فرمايا-الخ

مولوی اشرف علی صاحب اپنی کتاب نشر الطیب کے سے پر لکھتے ہیں۔ اما بعد! یہ گرسنہ رحمت غفار دشنۂ شفاعت سیدالا برار علیق الخ

ای کتاب کے ص ۳۰ پر شفاعت بالاذن بحوالہ بخاری و مسلم مذکور ہے اور ص ۲۰۰ پر قصیدہ بردہ شریف کا بی شعر مسطور ہے۔ کھو الحبیب الّذی توجی شفَاعَتَهٔ ایکل هول من الاهوال مقتحم جناب مصطفیٰ علیقہ وہ اللہ تعالیٰ کے پیارے محبوب ہیں جن کی ہر دشوار امر میں شفاعت متوقع اور قبول ہے اور ای کتاب کے ص ۹۶ پر ہے واقعہ معران شریف مرقوم ہے اور حضرت مویٰ علیہ الصلوٰة والسلام کی سفارش سے پچاس نمازوں سے پانچ باقی رہنا نہ کور ہے۔

62

ومَنُ جوه قد فاق جود السحائب یا من یرجی لکشف رزیة (ترجمہ) اے وہ ذات جس سے ازالہ مصائب میں پوری امید ہے اور جس کی سخادت بادلوں کی سخاوت پر فوقیت رکھتی ہے۔ حضرت مولاناعبد الرحمن جامى رحمه الله زليخامين فرمات بي- شب اندوه مارا روزگردان زرویت روز نافیروز گردان (ترجمه) آب جاری شب تاریک کوروز روش بنا دی اوراپنے چہرہ منور سے ہمارے دن کو کامیاب بنا دیں۔ شيخ عبدالحق محدث دبلوى رحمه اللدكتاب الاخيار مي لكصة بي-بلطف خود سرو سامال جمع ب سرو پاکن ببرصورت که باشدیا رسول الله کرم فرما بلطف خوايش بم امروز بم در روز فرداكن محت ابي اصحاب توام كارمن جيرال (ترجمه) "يا رسول الله بر حالت مي جم يركرم فرمائي اورب سروسامان كا الي لطف كرم سے سامان بنادیجے ۔" میں آپ کی آل پاک اور اصحاب کرام کا محبت رکھنے والا ہوں اپنی مہر بانی سے دنیا وآخرت مي مجھے كامياب بناد يجيئ -حضرت شاہ ابوالمعالی رحمہ اللدفر ماتے ہیں۔ بیج پیفیر نہ بردے دولت پیفیری گرنبودے یا رسول اللہ ذات یاک تو

(ترجمہ)''یا رسول اللہ اگر آپ کی ذات نہ ہوتی تو کوئی پیغمبر دولت پیغمبری سے مستفید نہ "\_tn معزز ناظرین ! ان دیوبندی اور اہلحدیث وغیرہ حضرات کی عمارات سے بھی روز روثن سے زیادہ داضح ہو گیا کہ اللہ تعالیٰ کی اجازت سے ہر صف شفاعت کرسکتا ہے۔ دنیا د آخرت میں اس کی کوئی شخصیص نہیں اور نہ ہی کسی چیز کی شخصیص ہے۔ اس طرح رسول کریم متابقة جس کواجازت مرحمت فرمائیس کیونکه وہ درحقیقت اللہ تعالیٰ کا بی تکم ہے۔ نیز بہ ثابت ہوا کہ کسی کے لیے دعا کرناجائز ہے اور یہ کہ کسی کے لیے دعا کرنا اور Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

سفارش وشفاعت کرنے کا ایک بل مطلب ہے کمیونکہ کی کے لیے دعا کرنے کا کمجی مطلب ب كدكى ب كى كے ليے سفارش كرنا ب لېذا استعانت اور استغاثة واستمد اد كے جتنے واقعات غیر اللہ سے مطوم ومنسوب ہوں کے وہ در حقیقت سفارش اور شفاعت بی ہے کیونکہ غیراللہ سے استعانت کا مطلب بھی ہے کہ وہ اللہ تعالیٰ سے حاجت روائی کے لیے دعا کریں اور جائز تدبير فرمائي -بيا مربحي داضح هوكيا كدمعردف ومشهور عبارت ختميه مثلأ امدادكن امدادكن ياصطخ عبد القادر جيلاني هيئالله وغيره بالكل جائزين كيونكه جيسے قصائد قاسميه قصيده عنبريد فسيده برده شريف يقصيده بهمزيه دغيره من غير الله كى طرف نسبتين مجازى طوريرين بند كه حقيق طورير كيونكه

ہر چیز کا فاعل اللہ ہے ای طرح عبارات ختمیہ میں بھی بیذسبت مجازی طور پر بطریقہ اسباب و وسائل ب زیادہ اطمینان کے لیے ہمارا کتابچہ النداء بحرف الیاء ملاحظہ فرمائے جس میں ان عبارتوں کی صرفی نحوی لغوی طور پر صحت بیان کی گڑی ہے۔

بہرحال ای طرح سینکڑوں اور علماء کرام کے خوالہ جات دیئے جاسکتے ہیں جن سے جواز شفاعت کا شرعی نقطہ نظر ہے تیج اور درست ہونے کا دجود موجود ہے کیکن طوالت کے ڈر ے اور اس وجہ سے کہ سلیم الفطرت کے لیے اس قدر کافی ہے اس سے اطمینان ہو سکتا ہے۔ آخرمي بم حضرت امام الائمة سراج الائمة امام اعظم رضي الله عنه كي بعض وو اشعار

جو کہ جواز شفاعت پر مشتل ہیں۔قصیدہ نعمان نے قل کرتے ہیں آپ فرماتے ہیں۔ انت الذي لولاک ماخلق امرُ کلا ولا خلق الوري لولاک ترجمه: "آب دو جي كداكرآب كي ذات نه بوتي كوني فخص بكه كائنات پيدانه بوتي ." انت الذي فينا سئالت شفاعة لباک ربک لم تکن لسواک زجمہ:"آپ کی ذات ہے کہ آپ نے جب ہمارے لیے شفاعت کا سوال کیا تو آپ کے روردگارنے پکار کر کہ دیا۔ بد مرتبہ سوائے آپ کے کی کانبیں ہے۔'' يا مالكي كن شافعي في فاقتي اني فقير في الوري لغناك Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

#### 64

ترجمہ: ''اے مرے مالک بحالت فقر میر ے شفیع ہو جائے۔ کیونکہ ساری خلق میں آپ کی غنا کاسب سے زیادہ میں ہی مختاج ہوں۔''

انا طامع بالجود منک و لم یکن لابی حنیفه فی الانام سواک ترجمہ: ''میں آپ کی بخش کا حریص ہوں اور بجز آپ کے دنیا میں مجھ تریب کا (ابو حنیفہ کا) کوئی یار دخم گسار نہیں۔''

فلانت اكرم شافع و مشفّع ومن التجى بحماك نال رضاك ترجمه: "بلاشبه آپ عندالله بزرگ ترین شفیح اور مقبول الشفاعت میں اور جو آپ کی پناہ میں آگیا اس نے آپ کی خوشنودی کو پالیا۔

#### بحث تصرفات

قدرتی طور پر بی سوال پیدا ہوتا ہے کہ برتقد بر صحت شفاعت وسفارش کیا انبیاء کرام اوراولیاء کرام میں ایسے تصرفات اور مشکل کشائی کی قوۃ ہے کہ کی کوجسمانی وروحانی طور پر فائدہ پہنچا سکیں۔ آڑے وقت کسی کے کام آئیں کیا ایسا کہیں ہوا بھی ہے بظاہر غیر ممکن اور مستبعد سا معلوم ہوتا ہے کیونکہ مرنے کے بعد اسباب و دسائل تعادن ختم ہوجاتے ہیں اور زندگی میں اللہ تعالیٰ کے ارادے کے بغیر کیا ہوسکتا ہے دہی ہوتا ہے جو کہ منظور خدا ہوتا ہے۔ لہٰذا

تصرف کی حقیقت اور اس کا تاثر شرعی نقطہ نظر سے بیان کر دیا جاتا ہے تا کہ مسئلہ زیر بحث کی بحمیل ہوجائے۔تصرف کامعنی بیہ ہے کہ کی کام کو کی دجہ سے سرانجام دیا جائے ادر بیعظی اور شرعی طور پر جائز ہے کیونکہ اس کا مطلب یہی ہے کہ اللہ تعالیٰ کی عطا کردہ طاقت سے کسی کام کی بھیل کرنااور بیدامر بلاقباحت جائز ہے۔ سروركا ئنات فخر موجودات جناب محم مصطفى عليصة كتصرفات د یکھیے قرآن مجید میں حضور علیہ الصلوۃ والسلام کی شان اقدس میں یوں وارد *روا*م-Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

ٱلَّذِيْنَ يَتَّبِعُوْنَ الرُّسُوُلَ النَّبِيُ الاِمِّيَ الَّذِي يَجِدُوْنَهُ مَكْتُوْبًا عِنْدَهِهُمُ فِي التُوُرَةِ وَالْإِنِجُيْلِ يَأْمُرِهُمُ بِالْمَعَرُوُفِ وَيَنهَهُمُ عَنِ الْمُنَكَرِوَيُحِلُّ لَهُمُ الطَّيّبَتِ ويحرم عَلَيْهِمُ الخَبِيْتَ وَيَضَعُ عَنَّهُمُ إِصْرَهِمُ وَالْأَعْلالَ الَّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمُ. ترجمہ:" وہ لوگ کہ بیروی کریں کے اس بھیج ہوئے غیب کی باتیں بتانے والے اُمی کی جسے لکھا پائیں کے اپنے پاس تورات اور انجیل میں، وہ انہیں تھم دے گا بھلائی کا نہور روکے گا برائی ے اور حلال کرے گا ان کے لیے ستھری چیزیں اور حرام کرے گا ان پر گندی چیزیں اور اتارے گاان سے ان کا بھاری ہو جھ اور سخت تکلیفوں کے بھاری طوق جوان پر تھے۔' اس كلام ياك مي حضور عليه الصلوة والسلام كوجو تصرف امور شرعيه مي عطا مواب اس کا بیان ہے کہ آپ امر بالمعروف نہی عن المنکر ستھری چیزوں کے حلال کرنے والے اور مندی چزوں کورام کرنے والے اور باتی ناقابل برداشت بوجھ اتارنے والے سخت تکليف کے طوق دور کرنے والے بی ..... کیا صاف ہے کہ اللہ تعالیٰ نے آپ کو امور شرعیہ میں قدرت وتفرف عطافرمايا بجس كى وجد ات آب كوان تفرفات كاجارى كرف والاكمد يحت ہیں ای طرح قرآن مجید نے آ پ تلاقی کو مزکی مطہر معطی منعم تمام کا تنات کا ہادی وغیرہ ادصاف سے نوازا ہے۔۔۔۔ ای طرح حضرت عیسیٰ علیہ السلام و دیگر ابنیاءعلیہم السلام کی طرف امور شرعیہ میں تفرف کرنے والے اور ان کو اپنی طرف منسوب کرنے والے مذکور ب بلکہ

طائك كرام كى طرف يدتفرفات منوب بي جيراك لاحَبَ لَكَ عُلامًا ذِكِياً (ترجمه) " میں تجھے ستھرابچہ دوں بیہ جبرائیل علیہ السلام نے حضرت مریم علیہا السلام کو کہا تھا۔ اس طرح قابض الارداح نازعات ارداح مدبرات امور و دیگر امور تکوید پی ان کو متصرف اور کرنے والے بتایا ہے۔ ناظرين! قرآن مجيدييں امورتكويديہ وشرعيہ كومجازى طورَ پرغيرى طرف منسوب كرنا س قدر صاف اورداض طور پر بیان کیا گیا ہے۔ پھر س قدر بے مجھی ہے کہ مجازی طور پر کسی فعل کو غیر اللہ کی طرف منسوب کرنے پر جھڑا شروع کر دیا جائے۔ صحیح مسلم اور ابودا ؤ دمیں

#### Click

66

حضرت ربیعہ بن کعب اسلمی رحمہ اللہ علیہ سے مروی ہے کہ میں آپ کی خدمت میں رہا کرتا تھا کہ ایک رات آپ نے جب کہ میں نے وضو کے لیے پانی اور دیگر ضروریات بہم پہنچا ئیں تو آپ نے فرمایا لیجن مانگ کیا مانگتا ہے جس پر میں نے عرض کیا کہ مجھ کو جنت میں آپ کی رفاقت عطا ہوفر مایا بھلا اور پچھ عرض کی بس ! مرادتو یہی ہے۔فرمایا میری اعانت کراپے نفس پر کثرت بجود ہے اس میں آپ نے بلاتقلید وتخصیص کے فرمایا کہ مانگ کیا مانگتا ہے۔ چنانچہ مولانا عبد الحق محدث رحمة الله عليه شرح مظلوة مي أس حديث كے فيح فرماتے بي "از اطلاق سوال که فرمودسل بخواه تخصیص نکرد بمطلوب خاص معلوم میشود که کار بهمه بدست بهمه د كرامت اوست، واوسلي الله عليه وآله وسلم جرجه خوامٍ جركه اخوامٍ باذن يروردكار خود دمٍ." (ترجمہ) آپ فرماتے ہیں کہ سوال کے اطلاق سے کہ آپ نے فرمایا مانک کیا مانگتا ہے کمی خاص مطلوب کو معین نہیں فرمایا یک معلوم ہوتا ہے کہ تمام کام آپ کی ہمت اور قدرت کے ماتحت کیے گئے ہیں کہ آپ جو جاہیں جس کو جاہیں مولا کریم کی اجازت ےعطافر مائیں۔ ای حدیث کے تحت علامہ علی القاری الحقی مرقاۃ شرح مظلوۃ میں لکھتے ہیں۔ یو خد عن اطلاقه صلى الله عليه وآلم وسلم الامربالسوال أنَّ الله مكنه من أعطاء كل ما اراد من خزائن الحق. (ترجمه) لعنى رسول كريم متاينة في جو مطلقاً كمى چيز ك ما تكني كا تحم دیا ہے اس سے ثابت ہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے آپ کو قدرت بخش ہے کہ اللہ تعالیٰ کے خزانوں ہے جس کو چاہیں جو چاہیں دیں۔ علامہ بوصری رحمة اللہ عليہ اين اس تھيدہ بردہ من جو كہ انہوں في حضور عليه السلام کو خواب میں روبردسنایا اور آپ نے اس کی انتہائی تحسین فرمائی۔ آپ کی شان میں فرمات إلى وان من جودك الدنيا و ضرقها ومن علومك علم اللوح والقلم (ترجم) دنیا و آخرت آپ کی بخش کا نتیجہ ہے اور لوج وقلم کاعلم آپ کے علم بے پایاں كالك قطره ب مكلوة باب الاعصام بالكتاب والنة ص٩ من ب عن العرباض بن سارية Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

قالَ قال رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال ايحسب احدكم متكنا على اريكته يظن ان الله لم يحرم شيئًا الاماقي هذا القران الاوا ني والله قد امرت ووعظت ونهيت عن اشياء انها لمثل القرآن اواكثر .....اور دومري حديثول مي ای آیا ب وانما ماحرام رسول الله کماحرام الله (ایوداؤد، دارگ، این ماجه) (ترجمه) "عرباض بن ساريد فرمات مي كدرسول كريم علي في في ايك روزار شاد فرمايا كدكيا کوئی تمہارا اپن چھرکٹ پر تکمیدلکا کر بیٹھے ہوئے یہ خیال کرتا ہے کہ شریعت میں وہی چزیں حرام ہیں جن کی حرمت قرآن مجید نے بیان کی اور بس اخبردار بخدا میں نے اتن چیزوں کے کرنے اور آتی سے منع کیا ہے غالبًا وہ قرآن کی حلال اور حرام کردہ کے برابریا زاید ہوں گی۔ اور دوسری روایت میں بیہ ہے کہ میری طلال وحرام کردہ چیزیں ایم بی میں جیسا کہ قرآن کے طلل وحرام کردہ۔ اور دوسری روایت میں سی کہ میری طلل وحرام کردہ چیزیں الی بی جی جیما کہ قرآن کی طلال دحرام کردہ۔اور تیسری حدیث میں اس کو تحق سے بیان فرمایا لاالفین احدكم متكنا على اريكته ياتيه الامرمن امرى مماامرت به اونَهُيت عنه فيقول لاادرى ماوجدنافى كتاب الله اتبعناه (ابوداؤد، ترمدى، ابن ماجه، دلاكل النوة) (ترجمہ) خبردار میں تم میں سے کسی کواپنی چھپرکٹ پر تک یہ لگائے ہوئے کو یہ کہتا ہوا نہ یا ؤں کہ جب اس کے پاس میرا امریا نمی ہے کوئی امرآئے تو وہ کہہ دے کہ ہم نہیں جانے ہم کو جو

قرآن میں ملاہم اسکی اتباع کریں گے۔'' د کمی آپ نے شرعی تصرف سے انکار کرنے والے کو کس قدر ڈانٹا ہے اور بیر کہ آپ کے امردنمی کی حیثیت قرآن کی بی ہے اور اس کا ماننا عقلاً وشرعاً نہایت ضروری ہے۔ آپ کے امردنمی کا مطلب بینہیں کہ وہ اللہ تعالیٰ کی مرضی کے خلاف ہے بلکہ اس سے مراد یمی ب کہ اللہ تعالیٰ کی مرض سے جو میں نے امرونمی کیا ہے جیسا کہ وَمَايَنْطِقُ عَنِ الْهَوٰ حکا بديمي تقاضا ب\_ امام احمد وابو بکر بن ابی شیبہ حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مردی کہ حضور

68

انور علی نصر ف الدر من الحدیث مالم یعط احد من الانبیاء قبلی نصر ف بالرعب و اعطیت مفاتیح الارض الحدیث (ترجمه) بچے وہ عطا ہوا جو بچھ سے پہلے کی نجی کو عطا نہ ہوا۔ رعب سے میری مدد کی گئی کہ مہینہ بحر کی راہ پر دشمن میرا نام پاک سکر کا بچنے لگتا ہے اور بچے ساری زمین کی تخیاں عطا ہو کی یعنی بالا خر میری امت زمین پر قابض ہوجائے گی۔ امام احمد اپنی مند میں ، این حبان اپنی صحیح میں ، ابو تیم اپنی دلائل الدید ۃ میں ، حضرت جابر بن عبد اللہ سے راوی کہ فرماتے ہیں او تیت ہمقالید الدنیا علی فر مس ابلق جاء نی بد جبو انیل علیہ قطیفة من سندمس (ترجمہ) حضرت جرئیل علیہ السلام اہلی گوڑے پر بہترین رئیٹی لباس زیب تن کی ہوئے دنیا بحر کی تخیاں لیکر مری خدمت میں حاضر ہوئے ..... یہاں پر یکی تصرف مراد ہے۔

ابن عبدريد كتاب بجة المحاس على راوى كد حضور عليه السلام فرمات على : من عوفنى فقل عرفنى ومن لم يعرفنى فانا رضوان خاز نالجنان ان الله امر نيان ادفع مفاتيح الجنة الى محمد وان محمدا امرنى ان دافعها الى ابى بكرها اشهدوها . اشهدوا . الخ

ترجمہ: ''جس نے مجھے جانااس نے جانااور جس نے نہ جانا تو میں رضوان داردغہ جنت ہوں مجھے اللہ تعالی نے حکم دیا کہ جنت کی تنجیاں محمد علیظیمہ کودے دوں اور محمد علیظیمہ کا حکم ہے کہ

تنجیاں ابوبکر کوسپر دکر دوں ہاں ہاں گواہ ہوجا دَہاں ہاں گواہ ہوجا دَ۔'' مواجب لدنيه مين امام احمد قسطاني رحمة الله عليه فرمات بي من خصائصه صلى الله عليه وآله وسلم ان كانَ يحض من يشاء بماشاء مِن الاحكام. (ترجمه) سِير عالم على حصائص كريمدت بدب كد حضور عليد الصلوة شريعت مطهره ك عام احكام ي جے چاہیں جس تھم ہے چاہیں مشتنیٰ فرمادیتے ہیں۔ اس طرح خصائص كبرى مين امام جليل حضرت جلال الدين سيوطى فے فرمايا ہے اور ارشاد السارى صحيح بخارى مي بھى اى طرح ب- چناندايك صحابى كوجس في ماه رمضان ميں Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

بحالت روزہ اپنی بیوی سے مجامعت کا ارتکاب کرلیا تھا اس کو آپ نے کفارہ سے معافی دے دی اور دومن • اسیر مجوریں بطور انعام مرحمت فرمائی۔

حضرت خزیمہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی شہادت دومردوں کے برابر کردی۔ حضرت اسماء بنت عمیس رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے لیے ان کے خاوند کے شہید ہونے پر صرف تیمن روز سوگ جائز قرار دے دیا۔ پھر نکاح کی رخصت عنایت فرمادی۔

ابوبردہ بن نیار کے لیے ششمانی بمری کا بچہ قربانی کے لیے جائز فرما دیا۔ حضرت عبد الرحن بن عوف رضی اللہ تعالی عنہ اور زبیر بن عوام رضی اللہ تعالی عنہ کے لیے خارش کے دفعیہ کے لیے ریشی کپڑ نے پہنچ کی اجازت دے دی۔ اپنی مجد میں اپنے اور حضرت علی رضی اللہ تعالی عنہ و حسنین رضی اللہ تعالی عنہ اور فاطمہ رضی اللہ تعالی عنبا خاتون جنت کے لیے جنایت کی حالت میں آنا و جانا حلال کر دیا ..... مراقہ بن مالک کو سونے کے کنگن پہنچ ک پیشکوئی فرما دی جو کہ عہد فارون میں پوری کر دی گئی ....قصیدہ بردہ شریف میں ہے: نبینا الامور الناهی فلا احد ابر نبی قول لامنه و لانعم. علامہ خفا بی رحمد اللہ تعالی علیہ شرح منفا شریف سیم الریاض میں اس شعر کی شرح میں کہتے ہیں محق بین الامو انھ لاحا کم مواہ صلی اللہ علیہ و اللہ و سلم فہو حاکم غیر محکوم (ترجمہ) یعنی حضور علیہ السلام کے سوا ادرکوئی حاکم نیں پس وہ کو کہ میں بلہ کھن حاکم ہیں ..... آپ نے حضرت حکان رضی اللہ تعالی عنہ و در ہوں ای و حکم خیر محکوم (ترجمہ) کی خور علیہ السلام کے سوا ادرکوئی حاکم نیں پس وہ کو کو میں بلہ کھن حاکم ہیں ..... آپ نے دعزت حکر

لی .....ای طرح آب نے ایک چشمہ بیررومہ پنیتیں ہزار روپید سے خرید کر حضور علیہ السلام ے ایک جنتی چشمہ کے بدلہ فروخت کیا اور آپ نے بچکر ذمہ داری لے کی۔ (ماخوذ از الامن والعلاء) امام عصر علامه جلال الدين سيوطى رحمة الله عليه ابني كتاب اغتباه الاذكياء في حيات الانبياء من فرمات بي- النظر في اعمال امته والاستغفار لم من السينات والدعا بكشف البلائعنهم والتردد في اقطار الارض لحصول البركت فيها و حضور Click

70

جنازة من مات من صالحی امته فان هذه الامور من اشغاله کما وردبذالک الاحادیث و الاثار . ترجم : " یعنی یه اعادیث اور آثار ے ثابت ہے کہ آپ اعمال امت میں نظر فرماتے ہیں۔ ان کے گناہوں کو معاف کرانے اور بلاؤں کو دور کرنے کے لیے اور حدود زمین افادہ برکت کے لیے طواف فرماتے ہیں اور جب امت ے کوئی نیک آ دی فوت ہو جائے تو اس کے جنازہ میں شریک ہوتے ہیں اور عالم بزرخ میں آپ کے ای طرح کے اشغال ہیں جیسا کہ اعادیث اور آثار میں مذکور ہے۔

تغیر روح البیان سورہ ملک کے آخر میں لکھتے میں قال الامام الغزالی والرسول علیه السلام له الخیار فی طواف العالم مع ارواح الصحابة رضی الله عنهم لقد راہ کثیر من الاولیاء . (ترجمہ) امام غزالی فرماتے میں کہ رسول اللہ علی کو یہ اختیار دیا گیا ہے کہ وہ تمام عالم میں مع ارواح صحابہ کے سیر کریں اور بہت سے اولیاء کرام نے حضور علیہ السلام کو (یعنی سیر کرتے ہوئے) بیداری میں دیکھا ہے۔

علاء كرام رحمهم الثد تعالى كتصرفات

حضرت شاہ عبد العزیز محدث دہلوی تغییر عزیزی میں آیت ایٹاک مَسْتَعِیْنَ کے ماتحت لکھتے ہیں۔ (ترجمہ) غیر اللہ سے مدد مانگنا اس طریق پرجس میں غیر پرکلی اعتاد کیا داری سالہ سیمیں باری میں میں میں میں میں میں میں محفہ میں حققہ میں حققہ میں حققہ میں حققہ میں حققہ میں حققہ میں

جائے اور مظہر عون الہی نہ سمجھا جائے حرام ہے اور اگر اس کا خیال محض جانب حق ہے اور اس كومظهرعون اللجى سمجه كرخداك كارخانه اسباب وحكمت يرخيال كرك استمد ادكرت توبير عرفان ے بعید نہیں اور شریف میں اس قتم کی مدد طلب کرنا جائز اور روا ہے۔ اور ابنیاء واولیاء نے بھی اس قتم کی مدد (غیر اللہ) کی بے حقیقت میں بد استعانت بالغیر نہیں بلکہ استعانت بالله ب صاف ظاہر ہے کہ اللد تعالیٰ کے سواور کی سے مدد جا ہنا کہ آپ جاری مشکل کشائی بلحاظ عالم اسباب خود فرمائيس بإجارب ليے دعاكريں سفارش كريں بيدامر قطعاً جائز ہے اور بير Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

71

استعانت بالغیر نیس بلکه الله تعالی ہے مدو چانی ہے۔ مدارج شریف میں حضرت شخ عبد الحق محدث د بلوی رحمة الله علیه حضور پر نور علی الله کی خصوصیات میں لکھتے ہیں۔ ''وازاں جملہ آنت کہ دادہ شد آنخضرت راصلی الله علیه و آله وسلم مفاتح فزائن رزق و سردہ شد ہولے۔ مراداز فزائن اجناس عالم اس کی رزق ہمہ ہو۔ داد مفاتح فزائن رزق و قسمت آل دردست ایں سید کریم نهادند۔ قوله صلی الله علیه و آله مفاتح فزائن رزق و قسمت آل دردست ایں سید کریم نهادند۔ قوله صلی الله علیه و آله مفاتح فزائن رزق و قسمت آل دردست ایں سید کریم نهادند۔ قوله صلی الله علیه و آله و مسلم. انعاانا قاسم و المعطی هو الله (ترجمہ) دینے والا الله تعالی ہے میں تو صرف تقسیم کرنے والا ہوں ..... یعنی آپ کی خصوصیات میں سے بھی ہے کہ اجناس عالم کے رزق ایا م تحقق این تجرکی اپنی کتاب الجوا ہر المظلم میں تحریر فرماتے ہیں۔ اند صلی الله علیه و سلم خلیفة الله الاعظم اللہ ی جعل خزائن کو مه و مواند نعمه طوع یدیه و تحت ازادہ یعطی منها من یشاء و پیمنع من یشاء. (ترجمہ) یعنی بلائہ۔

و صحف اوران بعضی سبب من بیت و و بیت من بیت و رو بیت من بیت و ارز این مراب التخضرت علی الله تعالی کے وہ خلیفہ اعظم میں کہ اپنی جو دوکرم کے تمام خزانے اور اپنی نعمتوں کے تمام دسترخوان آپ کے زیر عظم واختیار کر دیتے میں جو چاہیں جس کو چاہیں دنیں اور جو چاہیں جس کو چاہیں منع کر دیں۔

مولوی اسلیل دہلوی نے بھی پہلے یہی عقیدہ اپنی کتاب صراط منتقم ص ۱۰۱ پر لکھا سریحین

ہے کہ چنیں اصحاب ایں مراتب عالیہ وارباب ایں مناصب رفیعہ ماذون مطلق درتصرف عالم مثال وشهادت می باشد وای کبار اولی الایدی والابصار را میر سد که تمامی کلیات را و خود نسبت نمایند مثلاً ایثا نرامیر سد که بگویند از عرش تافرش سلطنت ماست: (ترجمه) ای طرح مراتب عليہ و <u>مناصب رفیعہ کے ارباب وا</u>محاب عالم مثال وشہادت میں ماذ دن مطلق ہوتے ہیں اوران کوحق پہنچتا ہے کہ تمام کلیات کوابنی طرف منسوب کریں مثلاً پہ کہیں کہ عرش سے فرش تك جارى حكومت ب- (خط كشيده الفاظ كومكرر يزمين ) آیة کریمہ لالودفع الله الناس بعضهم ببعض کے ماتحت علاء محققین نے Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

72

بہت ی روایات تقل کی ہیں جن میں سے ایک نقل کی جاتی ہے ..... عن عبادة بن الصامت ان رسول الله صلی الله علیه وسلم قال الابدال فی امتی ثلفون رجلاً بھم تقوم الارض و بھم تمطرون و بھم ینصرون ٹم قال عبادة رضی الله تعالی عنه انی ارجو انیکون الحسن منھم. (ترجمہ) حضور علیہ الصلوٰة والسلام فرماتے ہیں کہ میری امت میں تمیں ابدال ہیں انہی کے سبب سے زمین قائم ہے اور انہی کی برکت سے لوگ بارش برسائے جاتے ہیں اور انہی کی وجہ سے مدداور فتح پاتے ہیں چر حضرت عبادة رضی اللہ تعالی عنه فرماتے ہیں کہ مری امید ہے کہ (حضرت) حسن بھری انہی سے ہیں۔

شاه عبد العزيز محدث دبلوی تخد انناعشر بید میں لکھتے ہیں۔ حضرت امیر وذریة طاہره اور اتمام امت برمثال پیران ومرشدان می پرستند وامور تکوید در ایا پیتان وابست می دانند وفاتحہ درود وصدقات و نذر بنام ایشان رائج و معمول کردید چنا نچہ جمیح اولیاء الله راہمیں معاملہ است ص ۳۹۲ (ترجمہ) حضرت امیر اور آپ کی اولا د پاک کوتمام امت پیروں کی طرح مانتی ہے اور امور تکوید میں ان کو متصرف مانتی ہے اور ان کے نام پر نذرو نیاز وغیرہ دیتا ایک عام روان ہوگیا ہے جیسا کہ تمام اولیاء کے ساتھ بہی معاملہ ہوتا ہے۔ (خط کشیدہ الفاظ کو ذرا ملاحظہ ہو) ہوگیا ہے جیسا کہ تمام اولیاء کے ساتھ دین معاملہ ہوتا ہے۔ (خط کشیدہ الفاظ کو ذرا ملاحظہ ہو) معرد میں ہو روان میں معاملہ ہوتا ہے۔ در خط کشیدہ الفاظ کو ذرا ملاحظہ ہو) محمد وغیرہ میں ہے۔ نواب صدیق خان سے دیوان ضح الطیب میں یوں منقول ہے۔ زمرہ را سے درافتاد بار باب سنن شیخ سنت مدد لے قاض شوکانی مددے۔ (ترجمہ) ارباب سنن چران

مولاتا مولوی غلام حسین ہوشیاری پوری نے اپنی مسدس میں کیا خوب کہا ہے۔ ابنیاء اولیاء سب بیں وسائل بالیقین ہے تصرف ان کا عالم میں زرب العالمین امر حق سے بیہ کریں بیں مقصد دنیاؤ دیں بن خدا ان کو خود مختار جانے ہے العین مت س انکی ند مب سنت جماعت کو سمجھال بدعتی مشرک لہالی سب کے سر پر ڈال خود کہا مظلوۃ میں آں رحمۃ اللعالمین شام میں ابدال ہیں چالیس بردوئے زمیں

مظہر عون الہی ہیں بلاشک ادلیاء جو کے شرک اس مدد کو اس کو جانو سیمیا ابنیاء اولیاء سب ہیں جو مقبول خدا مآتمی ان سے مدد خصن حصین میں ہے روا مولوی محود حسن صاحب مولوی رشید احمد صاحب کے مرثید ص • ا پر فرماتے ہیں۔ قاسم حضرت امداد کو مرنے نہ دیا ہلکہ زندہ بی رکھ سب کو علی وجہ اتم على بذا القياس مولوى محمد قاسم بانى مدرسه ديو بند حاجى امداد الله صاحب \_ مولوى اشرف علی صاحب دغیرہ علاء دیو بند دغیرہ کے اقوال پہلے گزر چکے ہیں جن سے یہ تصرف ردز روٹن سے زیادہ ثابت ہوتا ہے کہ کہ مولوی رشید احمد صاحب کو کیا چھ بنا دیا ہے اور مادی درد حانی تصرف حتی کہ موت وحیات کو ان کی طرف منسوب کردیا گیا ہے اور دعویٰ کیا گیا ہے کہ بیہ اشغال و تصرفات تا حال بلکہ تا قیامت باقی رہیں گے اور ان تصرفات کا درست ہونا مولوی محود حسن صاحب اور ان کے ہم خیال دیو بندی حضرات سب کوسلم ہے۔ ہذا ہوا المراد۔ مکتوبات امام ربانی مشاد و دوم دویست جلد اول میں فرماتے ہیں: '' امروز درحلقہ بإمرادمي بينم كه حضرت الياس وحضرت خصرعليها السلام بصورت روحانيان حاظر شدند وبدتلقي روحاني حضرت خصر فردند كه ما از عالم ارداحيم حضرت سبحانهٔ و تعالیٰ ارداح مارا قدرت كامله عطا فرمودہ است کہ بصورت اجسام متمک شدہ کارہائے کہ ازاجسام بوقوع می آیند از ارواح

#### ماصدوري يابند-

(ترجمہ) آج حلقہ میں صبح کے دفت میں کیا دیکھتا ہوں کہ حضرت الیاس اور حضرت خصرعلی نہینا وعليهم السلام صورت ردحانیوں میں حاضر ہوئے اور ردحانی القاسے حضرت خضرعلیہ السلام نے فرمایا کہ ہم عالم اردام سے جی ۔ اللد تعالیٰ نے جارے اردام کوقدرت کا ملہ عطا فرمائی ہوئی ہے کہ اجسام کی صورت میں متمثل ہو کر دنیا کے ان کاموں کو سرانجام دیں جو کہ ظاہری اجسام ے دقوع پذیر ہوتے میں۔ای طرح مدیة المهدى ص الا پر ہے۔ معزز ناظرین! ان مذکورہ بالاحوالجات سے ثابت ہوا کہ حضور پر نورسید یوم النشور

صلى الله عليه وآله وسلم كا كائنات عالم ميں مختار ہونا خزائن پر قبضه ہونا اور عالم كے كليات و جزئيات كا زرقدرت ہونا وغيره محققين اعلام اور علاء فہامؓ نے اس كثرت سے بيان فرما ديا ہے كہ وہ حد تو اتر كو پہنچ چكا ہے۔ آپ بيہ مشتے نمونہ از خروار پر كفايت فرما ليجتے۔ بيہ پچ ايماندار كے ليے از بس كافی ہے۔

نيز اى طرح اولياء اقطاب، اغواث، اوتاد، مجددين وغيره جو حضور عليه الصلوة والسلام كے زمرہ خواص ميں سے بيں وہ بھى حضور عليه الصلوة والسلام كے ارادے كے موافق برطرح دينے لينے ميں مختار ہوتے بيں۔ ايسے حضرات كا تذكره تفصيلى طور پر تاممكن سا معلوم ہوتا ہے۔ لہذا ہم يہاں صرف ايك بزرگ متند و مسلم كا ارشاد تحرير كرتے بيں جس كى كرامتيں اتفاقى طور پر مسلم بيں۔ يعنى حضرت قطب ربانى غوث صدانى شہباز لا مكانى سيدنا سندنا شيخ مى الدين عبد القادر جيلانى قدس سرة من آپ اين قصيده ميں فرماتے بيں۔

وولانى على الاقطاب جمعا فحكمى نافذ فى كل حالى بحص تمام قطول پر نضيلت بخش كن ب ليس ميرا بر وقت و برحالت علم جارى ب بلاد الله ملكى تحت حكمى ووقتى قبل قلبى قد صفالى الله كتمام ملك مير علم كم ماتحت بيس اور ميرا دل و جان مفا و مصفا فرما ديا ب نظرت الى بلاد الله جمعاً كخودلة على حكم اتصالى

میں اللہ کے تمام ممالک اسطور ملاحظہ کرتا ہوں جیسے ہتھیلی پر رائی کا دانہ ناظرین کرام! کتاب دسنت دغیرہ کی ردشنی میں شرعی نقطہ نظرے شفاعت کامغہوم اوراس کی حقیقت بیان کردی گئی ہے جو کہ ایسے مخص کے لیے زیادہ سے زیادہ حد تک اطمینان قلب کا موجب ہو کمتی ہے جو کہ کتاب دسنت دغیرہ کو بدل د جان شلیم کرتا ہے جیسا کہ روئے یخن ایسے حضرات ہے ہی ہے۔ رہا ضد اور بح قنجی کا معاملہ سواس کے لیے ہزاروں دفتر بھی مفیرنہیں ہو یکتے۔لہٰذا اب ہم ادلہ عقلیہ ہے بھی شفاعت کی حقیقت اور اس کے جواز پر روشی ڈالی جاتی بے تا کہ علی اور نعلی طور پر بید مسئلہ شفاعت پا یہ عميل تک بنی جائے۔واللہ الموافق Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

75

#### ادله عقليه س شفاعت كاثبوت

عالم آخرت دنیا کانمونہ ہے اور عالم دنیا آخرت کا اور دنیا میں عرف عام بہ ہے کہ بادشاہوں اور اصحاب افتد ار کے مقرب بارگاہ حضرات بحر موں کی سفارش کر کے انہیں چھوڑا لیتے ہیں اور اس کو برامحسوس نہیں کیا جاتا بلکہ ان کا بی فضل قابل تعریف سمجما جاتا ہے لہٰذا قیامت میں مقبولان بارگاہ رب العزت اگر کسی مجرم کی شفاعت کریں اور اللہ تعالی اپ فضل وکرم سے ان کی شفاعت قبول فرما کر بحرم کو معاف کر دے تو کونی بری بات ہے؟ بلکہ بدائکی رحمت کے شایان شان ہے۔ ہاں کا فر اور مشرک جو کہ تفروشرک پر دنیا میں مرگیا اسکی قطعاً شفاعت نہ ہوگی اور نہ ہی اسکی شفاعت کی کوئی جرائت کرے گا کیونکہ وہ حکومت الہیہ کا منکر اور باغی ہے اور شفاعت کی کوئی جرائت کرے گا کیونکہ وہ حکومت الہیہ کا منکر اور باغی ہے اور بعاوت کو معاف نہیں کیا جاسکتا اور یہی وجہ ہے کہ اس کے متعلق اللہ تعالیٰ نے قرآن مجید میں فرما دیا ہے۔ ان اللہ لا یَعْفِوْ اَنْ یُشَوّ کَ بِہِ مشرک کُو اللہ ہرگر

بھی بادشاہ اپنے پیاروں اور عزیزوں کو عزت افرائی کے لیے ان کے واسطے سے کی کو کچھ دلوا تا ہے تا کہ انگی لوگوں میں عزت ہو اور ان کے دلوں میں ان کا احترام واعزاز ہو۔ ای طرح مولیٰ کریم اپنے محبوبوں اور پیاروں کی خاطر لوگوں پر رتم وکرم فرمائے گا تا کہ ان کی عزت و قار ظاہر ہوجیسا کہ حدیث سے ظاہر ہے۔ یعیم بُرُذَ فُونَ وَبِعِمْ تُمُطَرُونَ ان کی وجہ ہے تم رزق دیئے جاتے ہو اور انہی کی وجہ ہے تم پر بارش برسائی جاتی ہے۔ التد سجانۂ و تعالیٰ رزاق شافی خالق تحی میت غفارو ہاب ہے مگر احسانات و انعامات میں و سائل اور اسباب کا طریقہ اختیار فرما تا ہے۔ مالداروں کے ذریعہ رزق طبیبوں کے واسطے سے شفا عطا فرما تا ہے ای طرح بلا شبہ التد تعالیٰ غفار و ہاب ہے کی این کے واسطے سے شفا عطا فرما تا ہے ای طرح بلا شبہ التد تعالیٰ غفار و ہاب ہے کی این این

(٢)

(٣)

(1)

76

محبوبوں کے صدقہ اور مقربین بارگاہ کے ذریعہ بحرموں کے بروز قیامت گناہ معاف كر المار چنانچ مشكوة باب ذكراليمن ميں حديث ب كدشام ميں جاليس ابدال رج ہیں جن کی برکت سے بارشیں ہوتی ہیں اور اعداء دین پر فتو حات حاصل ہوتی ہیں ادراہل شام سے عذاب کے ٹل جانے کا ذریعہ ہوتے ہیں۔ اگر شفاعت بے معنی ہے تو نماز جنازہ نہ ہونی جاہئے کیونکہ وہ بھی شفاعت ہی ہے (٣) کہ سامنے رکھ کر مسلمان اس کی سفارش کرتے ہیں اور بجے کو اپناشفیع بناتے ہیں نیز شفاعت بالاذن بھی نہیں ہونی جاہئے کیونکہ اس سے بقول منکریں گناہوں پر جراًت پیدا ہوتی ہے اور دین جذبات کمزور پڑتے ہیں اور صدق وخلوص اور ایثار وغيره اوصاف عاليه اور اخلاق حسنه ك تاپيد مونے كا خطره لائق موتا ب-نیز جب کہ وہ مولائے کا نتات انتہائی طور پر مہر بان ہے اور اس کی رحمت بے (۵) یایاں ہر چیز پر غالب ہے پھر اس نے جب کہ افراط وتفریط کی دجہ سے اپنی رحمت ے مایوں ہونے سے منع بھی فرمایا ہواور بے انداز مجرموں کو کسی نہ کسی بہانہ سے معانی بھی دیدی ہو۔مشہور ہے کہ رحمت جن بہانہ میجوید، اور آئندہ مغفرت اور احسانات کرنے کی امید بھی دلائی ہوتو پر کمی بحرم کا جب کہ وہ دولت ایمان کے ساتھ دنیا سے مسافر ہوا ہو کو کتنا ہی اس کا جرم ہو اس کی بے انتہا رحت کے

بالمقابل وومحض لاشى اور عدم كے برابر ب أكر وہ بحسب وعدہ معاف كر دے تو تعجب کی کیابات ب؟ اور یمی وجہ ب کہ اس کی غیر محدود رحت کے پیش نظر گناہ کی پچھ حقیقت نہیں بلکہ بد کرم بخش اس کی شایان شان ہے۔ حدیث شریف میں یوں آیا ہے کہ جب شفاعت کرنے والے سب کے سب شفاعت کرچکیں مے تو رب تعالی فرمائے کا لواب ہماری باری آئی تو ایک لیے جو اس کی شان کے لائق ب جر كرجبتم ، جرموں كو نكال كرجنت ميں داخل فرمائ كا اور بيروہ لوگ ہوں کے جو خدا کے پال مومن تنے مکر شریعت میں کافر تنے کہ انہوں نے کمی کے روبرو Click

77

اپ مسلمان ہونے کا اقرار بی نہیں کیا جیسا کہ زمانہ فترت کے لوگ موحدین اور وہ لوگ جن کے دل میں ایمان تھا محر زبان سے اقرار کا موقعہ نہ ملا اور ہوسکتا ہے کہ ابوطالب بھی ای لپ میں داخل ہوں کیونکہ وہ دل سے رسالت کے قائل تھے اور حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کی خاطر بظاہر ایمان نہ لائے تا کہ میری اعانت سے کفار آپ کوزیادہ دکھ وایڈ انہ پہنچ اسکیں۔

شفاعت اورخوارج ومعتزله

ناظرین کرام! شفاعت کا جواز بلکه اس کا واقع ہونا گذشتہ اوراق میں آیات و احادیث صحیحہ وغیرہ کی روشن میں روز روشن سے بھی زیادہ ثابت ہو گیا۔ اور یہی اہلسنّت والجماعت کثر ہم اللّہ سوادہم کا مذہب صحیح ہے اور عقل وفکر سے بھی اسی کی تائید ہوتی ہے لیکن اسلامی فرقوں سے فرقہ خارجیہ اور معتزلہ نے اس کا انکار کیا ہے۔

فرقہ خارجیہ وہ گروہ ہے جنہوں نے حضرت امیر المونین علی المرتضٰی رضی اللہ تعالیٰ عنہ خلیفہ برحن کی خلاف کا انکار کر دیا اور آپ کی تخت مخالفت کی حتی کہ آپ کو دشمن اسلام سمجھ کر آپ سے جنگ کی جس میں کئی ہزار خارجی مارے گئے اور باقیماندہ نے توبہ کی۔

فرقہ معتزلہ دہ گردہ ہے جو اہلسنت سے بعض عقائد و اعمال کی دجہ سے علیحدہ ہو گیا مثلاً ان کا عقیدہ ہے کہ جوفعل بندہ کرتا ہے اس کا وہ خود خالق ہے جو حکم عقل کے خلاف ہو گو

شریعت اس کا تھم دے دہ نا قابل عمل ہے مثلاً قبر کا حساب کتاب۔ وزن اعمال۔ پلصر اط۔ کتاب اعمال شفاعت جنت ودوزخ کا اب موجود ہونا وغیرہ ان کے ہاں سب نا قابل سلیم حقائق ہیں۔ خوارج اورمعتز لہ کے دلائل مجرم کی شفاعت اور اس کی عفو ناجا ئز ہے اور آیات واحادیث وعید یعنی وہ آیات و  $(\mathbf{I})$ احادیث جن میں نافر مانوں ادر مجرموں کو بدکرداری کا خمیازہ بطکتنے پر زجرد تنبیبہ کی گئی ہے مثلا Click

جان ہو جھ کر ایک نماز ترک کرنے پر ای جقمے تک دوزخ میں ڈالا جائے گا اور جو کی کو بلاوجہ قس کرے تو قاتل ہمیشہ کے لیے جہنم میں رہ کا وغیرہ مجرموں کو مزا وعذاب دینے پر دلالت کرتی ہیں پیش کرتے ہیں اور عظی طور پر بھی جرم کی مزا دینا واجب اور ضروری ہے جس کہ قرآن مجید میں ہے۔ وَ اتَّقُوْا يَوْمًا لاَّتَجُز یُ نَفُسُ ' عَنُ نَفُسِ شَيْنًا وَلا يَقْبَلُ مِنْهَا شفاعة دوسری آیت میں ماللظلمین مِن حمیم ولا شفیع یطاع (ترجمہ) اس دن سے ڈروجس میں کوئی نفس کی نفس سے کفایت نہیں کر کا اس اور ظالموں کے لیے کوئی دوست اور شفاعت کرنے والا نہ ہوگا۔ مگر بید دلیل درست نہیں اور اس سے شفاعت کی ممانعت ثابت نہیں ہوتی۔

اوّل اس وجد سے بیددلیل غلط ہے کہ بیاس وقت ہوسکتا ہے جب آیت کا مطلب یہ ہو کہ ہر مجرم کومون ہویا کافر سزادی جائے گی مگر بیغلط ہے کیونکہ ہوسکتا ہے کہ اس سے صرف كافر مراد جونه مومن اور اگریت لیم کیا جائے كه مرادسب مجرم على العموم ہیں، مومن ہوں یا کافر توبیت ہوسکتا ہے کہ آیت کا مطلب سیر ہو کہ مجرموں کو ہر زمانہ میں عذاب ہوگا تگر سے درست نہیں ہوسکتا ہے کہ مرادیہ ہوکہ ایک خاص زمانہ میں شفاعت کے کمی حق میں قبول نہ ہوگی جیسا کہ وہ زمانہ جس میں کسی کو شفاعت کی اجازت نہ دی جائے گی جیسا کہ قرآن مجید مي فرمايا مَنْ ذَالَذِي يَشْفَعُ عِنْدَهُ إِلاَّبِإِذْنِه اور أكربيه مان ليس كُنفي شفاعت كاتهم مرزمانه کے لحاظ سے بتو بیت ہوسکتا ہے جب کہ مراد ہی ہو کہ کس حالت میں شفاعت قبول نہ ہوگی مربد غلط ب کیونکہ ہوسکتا ہے کہ مطلب بیہ وکہ ایک خاص حالت میں کمی کی شفاعت قبول نہ ہوگی جیسا کہ دربارالہی سے دخول تار کا تھم مجرموں کے لیے قطعی طور پر صادر ہو جائے ادر اگر بیہ می تسلیم کرلیا جائے کہ مراد آیت سے بیہ ہے کہ کسی حالت میں بھی شفاعت قبول نہ ہوگی۔ تو جواب بیہ ہے کہ وہ آیات واحادیث جو کہ وعید پر دلالت کرتی ہیں ان سے مراد صرف کفار ہیں ادرمون مجرم ان میں داخل نہیں جی کیونکہ ان کی تخصیص کفار کے ساتھ اگر نہ کی جائے تو ان میں اور آیات واحادیث میں جو کہ مجرموں کی شفاعت کے درست اور صحیح ہونے کو بیان کرتی Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

79

ہیں تعارض اور اختلاف پیدا ہوگا جو کہ قرآن میں ناجائز اور ممنوع ہے۔ نیز اس طور پر آیات واحادیث کا اختلاف دور کرنا درست نہیں جیسا کہ معتزلہ نے کہاہے کہ آیات داحادیث داجماع جو کہ مجرم کی شفاعت کے صحیح ہونے پر دلالت کرتی ہیں ان سے مراد بد ہے کہ مجرم کے صغیرہ توبہ اور بلاتو بہ اور کہائر توبہ کے بعد معاف ہو سکتے ہیں اور کبرہ بلاتوبہ معاف نہیں ہوگا اور شفاعت معافی کے لیے نہیں بلکہ زیادتی تواب کے لیے ہوگی اور وجہ نادرست ہونے کی بیر ہے۔ اوّل یوں کہ توبہ کرنے والا اور صغیرہ جب کہ وہ کبیرہ سے بچتار بے قطعی طور پر عذاب کے مستحق نہیں تو عفوا در معانی کا سوال ہی پیدانہیں ہوتا اور آیات و احادیث سے جو شفاعت ثابت ہوتی ہے وہ عذاب سے درگذرکرنے کے لیے ہے نہ کہ زیادتی ثواب کے لیے کما یظہر بالتامل..... اور دوم یوں بھی درست نہیں کہ اگر معتز کہ دغیرہ کی نفی شفاعت پردلیلیں صحیح مان کی جائیں تو شفاعت کا وجود ہی ثابت نہیں ہوتا تو شفاعت کو زیادتی ثواب کے لیے شلیم کرناتھن بے فائدہ اور باطل ہے اور اگر ان میں کمی طرح کی تخصیص کریں تو وہ بلادلیل ادرخلاف ظاہر ہونے کی وجہ سے صحیح نہیں سوم یوں بھی کہ معتزلہ کی دلیلیں عام ہیں جو کہ ہرطرح سے شفاعت کی تفی کرتی ہیں اور جاری دلیلیں خاص ہیں کہ بعض کے لیے شفاعت ثابت کرتی ہیں اور بدیہی بات ہے کہ خاص کو عام پر فوقیت حاصل ہوتی ہے۔ شفاعت اورمولوي أتمعيل صاحب تقوية الإيمان

تقویت الایمان مؤلفہ مولوی اسلعیل صاحب سے جو کہ درحقیقت کتاب التوحید مؤلفہ محد ابن عبد الوہاب نجدی کا ترجمہ ہی ہے بھی ثابت ہوتا ہے کہ وہ شفاعت کے قائل نہ تھے یعنی پہلے کوقائل تھے لیکن آخرکار شفاعت کے منگر ہو گئے اور نہ ہی کسی طرح کے تصرف کے معتقد رہے۔ تقویة الايمان كى حسب ذيل عبارات سے بيدامر بالكل داضح ہوجاتا ہے۔ تقویت الایمان ص۲۲ پر ہے۔"جس کا نام محمد یاعلی ہے وہ کی چیز کا مالک ومختار  $(\mathbf{i})$ نہیں (حالانکہ اللہ کا دیا ہوا اختیار تصرف دلائل سے ثابت ہے جیسا کہ گذر چکا ہے)

80

اورای کے صورا پر ہے۔" ہمارا جب خالق اللہ ہے اور اس نے ہم کو پیدا کیا تو ہم (٢) کو بھی جاہے کہ اپنے تمام کاموں پر ای کو پکاریں اور کی سے کیا کام جسے جو کوئی ایک بادشاہ کاغلام ہوتو وہ اپنے ہرکام کا علاقہ ای سے رکھتا ہے دوسرے بادشاہوں ے بھی نہیں رکھتا اور کسی چو ہڑے چمار کا تو کیا ذکر اس عبارت سے داضح ہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ کے سواہم کو کسی بات میں دین کی ہویا دنیا کی کسی اور مخص کی ضرورت نہیں کو وہ نبی ہو یا غیر امام ہو یا ولی اور بیکی منہوم ہوا کہ اللہ کے دربار میں ابنیاء عليهم السلام اور اولياء كرام كا احترام و اعزاز بحص مجمى تبيس- (معاذ الله) حالاتكه كتاب وسنت ميس بيظم ب كدتم كواللدوالول كى طرف رجوع كرنا جاب -ای کے ص ۲ اپر ہے۔ ''اس کے دربار میں توبیہ حال ہے کہ جب وہ پچھ ظم فرما تا (٣) ب تو دہ سب رعب میں آ کر بے حوال ہوجاتے ہیں (بد صراحة سخت ب باک ہے کہ نبی ہو یا فرشہ اللہ تعالی سے ظلم پاتے وقت وہ بے حواس ہوجاتے ہیں اور ان کو پچھ پنہ ہی نہیں رہتا کیونکہ وہ پھر جب سمجھے بی نہیں تو تبلیغ کمی بات کی کریں (2

(۳) اور ای کے صفحہ ۲۳ پر یوں لکھا ہے کہ ''رسول کے چاہنے سے پچھ نہیں ہوتا۔'' (بیہ بالکل غلط ہے کیونکہ محبوبان الہی کا عظم اللہ کا عظم ہوتا ہے۔ اس کی تفصیل گزر چکی

(Ç ای کے ص ۵ او ۲ اپر بے اور جسے زبردست کے ہوتے ہوئے ایسے عاجز لوگوں کو (۵) یکار تا کہ کچھ فائدہ اور نقصان نہیں پہنچا سکتے محض بے انصافی ہے کہ ایسے بڑے مخص کا مرتبہ ایسے ناکارہ لوگوں کے لیے ثابت رکھے۔" (پی عنوان سراس بے ادبی ادبياكى ب) ای کے م ۸ پر ہے۔''اور بدیقین جان لینا جائے کہ ہر مخلوق بزا ہویا چھوٹا اللہ کی (1) شان کے آگے پہار سے بھی ذلیل ہے' (بی سخت گستاخی ہے کیونکہ بڑی مخلوق Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

81

ابنیاء کرام علیم السلام اولیاء کرام طائلہ عظام بی ہیں جن کی اللہ نے یوی شان بنائی ہے) (2) ای کص ۳۳ پر ہے ''سجان اللہ اشرف المخلوقات محمد رسول اللہ عظیقہ کی تو اس کے دربار میں یہ حالت ہے کہ ایک گنوار کے منہ سے اتی بات کے سنتے ہی مارے دربات کے بحوال ہو گئے۔'' (یہ کس قدر بے جا جرائت ہے کیونکہ ابنیاء کرام علیم السلام سب تحلوق سے قومی واعلی ہوتے میں اور یہ کہنا کہ ایک گنوار کی بات ت مربحوال ہو گئے ہوئی سخت کر تاخی ہوتے میں اور یہ کہنا کہ ایک گنوار کی بات ت مربحوال ہو تی ہوئی سخت کے جوال ہو کئے ایک موت میں اور یہ کہنا کہ ایک گنوار کی بات ت مربحوال تقویت الایمان کی ان عبارتوں سے صاف طور پر مفہوم ہوتا ہے کہ ان کے مزد یک ابنیاء کرام علیم السلام اور اولیاء کرام و دیگر مقربان خداوندی کی دربار اللہی میں کوئی مزد یک ابنیاء کرام علیم السلام اور اولیاء کرام و دیگر مقربان خداوندی کی دربار اللہی میں کوئی مزد کے ابنیاء کرام علیم السلام اور اولیاء کرام و دیگر مقربان خداوندی کی دربار اللہی میں کوئی مزد کے ابنیاء کرام علیم السلام اور اولیاء کرام و دیگر مقربان خداوندی کی دربار اللہی میں کوئی مزد کے ابنیاء کرام علیم السلام اور اولیاء کرام و دیگر مقربان خداوندی کی دربار اللہی میں کوئی مزد کے ابنیاء کرام علیم السلام اور اولیاء کرام و دیگر مقربان خداوندی کی دربار اللہی میں کوئی مزد کہ معار کوئی مقصود حاصل نہیں ہوتا اور ان کے ذریعہ کوئی کامیایی نہیں ہوتی اور اللہ کے دربار میں وہ سفارش کیا کریں گے دونو ہی مرعوب اور بے حوال ہو جاتے ہیں۔ ہم کوان کہ کہ کی دربار میں دی مغیرہ دی ہوتی ہوتا اور ان کے ذریعہ کوئی کا میایی نہیں ہوتی اور ان

ناظرین کرام! آپ پر بیدواضح ہوگیا کہ ان خیالات کے ماتحت شفاعت کے جواز کا سوال ہی نہیں پیدا ہوتا اور بید ثابت ہوگیا کہ مولوی اساعیل صاحب اور ان کے پیروکار شفاعت کے قائل نہیں اور بیدان کا عقیدہ جمہور اہل اسلام کے بالکل برخلاف ہے بعض کے نزد یک بیتا ویل ہے کہ غالبًا مولوی اساعیل نے تشدد اور زجروتو بنخ کے طور پر ایسا لکھا ہے اور غلطی بید کی کہ عبارات ایس تیز اختیار کیں جن سے خلاف ادب کوائف پیدا ہوئے حتی کہ مقربان الہی کے اعزاز واحر ام میں غیر مہذباند الفاظ صادر ہوتے جو کہ ایما ندار کی شان سے بعید ہے اور طرہ بیر کہ اس پر دہ آیات واحادیث بھی چسپال کردیں جو کہ نئی شفاعت پر دلالت احدین اور نہائی غلو اور بے جا جسارت سے معنوں میں کیا ہے کیا کردیا حالانکہ آیات و احدیث میں اور انہائی غلو اور بے جا جسارت سے معنوں میں کیا ہے کیا کردیا حال نگہ آیات و احدیث ملی اس شفاعت کی نفی ہے جو کہ قہر وجر اور بطریق دھونس و اضطرار ہو نہ کہ اس

82

شفاعت کی فلی جس کی اجازت ہویا محبت یا وجاہت کی بنا پر دربارالہی میں التجا کی جائے۔ای لیے ہریۃ المہری میں ص 19 پر یوں لکھا ہے۔

قال الشوكانى من اصحابنا لاخلاف فى جواز الاستعانه والا ستغاثة بالمخلوق فيما يقدر عليه اماما لايقدرعليه الا الله فلايستعان والايستعان فيه الابه وهو المراد فى قوله ايًّاكَ نعبد و ايك نستعين و بهذا ظهوان من اصحابنا من زعم ان مطلق الاستعانة والا ستغاثة لغير الله شرك فقد غلاوتجاوز الحدنعوذ بالله من الغلووالافراط الخ

ترجمہ: 'علامہ شوکانی جو کہ ہمارے اصحاب سے بی نے کہا ہے مخلوق سے مقد درات میں استعانت و استغاثہ جائز ہے ہاں غیر مقد ورات میں صرف اللہ بی سے جائز ہے لہٰ ن غیر مقد ورات میں اللہ بی سے استغاثہ کیا جائے گا اور یہی ایک نستعین سے مراد ہے اور اس سے ظاہر ہوگیا کہ ہمارے احباب سے جس نے غیر اللہ سے مطلقا استغاثہ مقد ورات ہوں یا غیر مقد ورات ناجائز قرار دیا ہے قطعاً اس نے غلو کیا ہے اور حدود شرعیہ سے تجاوز کی ہے اللہ تعالیٰ

بدية المهدى م22 پر ج ـ غيران هذا الشفاعة شفاعة عبدالى مولاه باذانه و رضانه و امره وايمانه لاشفاعة و جاهة وقوة بحيث يكون المشفوع عنده موعوبا من الشافع او مجبوراً على قبولها كشفاعة عمائد السلطنة وامراء الملك الى ملوك الدنيا و الكتاب ناطق نبغى الشفاعة واثباتها فالمنفية هى الشفاعة الثانية والمثبتة هى الاولى. (ترجمه) اور يشقاعت متبوله وه ج جوكه مولى ك الشفاعة الثانية و المثبتة هى الاولى. (ترجمه) اور يشقاعت متبوله وه ج جوكه مولى ك اجازت ضا اراده ب مولى ب التجاك ي جائه وه شقاعت نبيل جوكه مولى بردر منواتى اجازت ضا اراده ب مولى به التجاك عالي وه متقاعت نبيل جوكه مولى بردر منواتى بي لي كتاب يس دومرى كي نفى ج اور يهلى كا اثبات. اى كص ٢ مري كي نفى ج اور يهلى كا اثبات. اى كص ٢ مري بي تاب ي دومرى كي نفى ج اور يهلى كا اثبات. اك حص ٢ مري بي كا اثبات. اك دست من الشرع هى شفاعة عبد Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

ضعيف متضرع الى ربه باذنِه و رضائه و اشارته و ايمائه والتي نفاها الله تعالىٰ في مواضع من كتابه هي الشفاعة الاولى بحيث يصير المشفوع عندهُ مجبوراً على التشفع و مشركوا العرب كانوا يعتقدون هذه الشفاعة لالهتهم حيث قالو هولاء شفعاؤنا عند الله ما نعبدهم الا ليقربونا الى الله زلفيٰ (ترجمه) اور وه شفاعت جو کہ شریعت میں جائز ہے وہ بیہ ہے کہ اپنے رب کے روبرو اس کی اجازت وغیرہ ے التجا کرے اور وہ شفاعت جس میں مشفوع مانے پر مجبور ہوجائے وہ ناجائز ہے اور مشرکین ا الرب بھی دوسری شفاعت کا یقین رکھتے تھے کہ ہمارے معبود زبر دخی چھڑ الیس کے۔ جیسے ان کا یہ تول کہ یہ ہارے معبود اللہ کے دربار میں ہارے شفیع میں اور ہم ان کی محض اس لیے مبادت کرتے ہیں کہ جارا دربار خدادندی میں قرب ہواس پر داضح دلالت کرتا ہے۔ ای طرح اي كتاب كص٢٦ پرلكھا ہے۔ شدد بعض اخواننا من المتاخرين في امر الشرك وضيق دائرة الاسلام و جعل الامور المكروهة او المحرمة شركافًان كان غرضه من هذا الشرك العملي اعنى الشرك الاصغرا وسدالذ رائع فالله يغفرله ويعفوعنه والافهو غال و مشدد في الدين وقال الله تعالىٰ "لاتغلوا في دينكم" والتشديد في الدين سيماء الخوارج المارقين الناكثين.الخ (ترجمه) ہارے بعض متاخرین اصحاب نے معاملہ شرک میں بڑا تشدد اختیار کررکھا ہے اور دائرہ اسلام کو

تلک کر دیا ہے کہ امور مکر دہد یا محرمہ کو شرک قرار دیا ہے اگر اس کی غرض اس تشدد سے شرک امغریا سد باب کے لیے بح تو اللہ ان کو معاف کرے ورنہ وہ دین میں سخت غالی اور متشدد فی الدین ہیں اور قرآن میں اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے کہ دین میں غلومت کر داور تشدد فی الدین ان خارجیوں کی علامت ہے جو کہ دین سے خارج اور عہدشکن ہیں۔ خلاصہ بیر کہ متاخرین اہلحدیث ہے بعض نے شرک کے مفہوم سمجھنے میں تشدد کیا اور دائرہ اسلام کونتک کر دیا یعنی ان کے اس تشدد سے بتعداد مسلمان مشرک سمجھے گئے اگران کی فرض ای تشدد سے سد باب ہے کہ مبادا ایسے اشخاص حقیقی مشرک نہ ہو جا کمیں۔ ای وجہ سے

84

غیر شرک کوشرک کہ دیا ہے تو ہوسکتا ہے کہ اللہ تعالیٰ ان کو معاف فرما دے درنہ غلو فی الدین ہے جو کہ منوع ہے اور خارجیوں کی علامت ہے۔

اس جگہ حاشیہ پر مرقوم ہے جیسا کہ ابن الوہاب کی کتابوں اور اس کے بیٹے محمد اور اس کے پوتے عبد الله بن محمد کی ان کتابوں سے ظاہر ہے جو کہ مکہ معظمہ کی طرف سے بیجی گئی تقسیں اور ان کتابوں کے اکثر امور میں مولوی اساعیل نے اپنی کتاب تقویت الایمان میں تقلید کی ہے۔ اور اس کتاب میں لکھ کر ان کو ضروری العمل قرار دیا ہے اور فقاد کی رشید یہ حصہ اوّل مں الا پر ہے۔ محمد بن عبد الوہاب کے مقتد یوں کو دہابی کہتے ہیں اور ان کے عقائد عمدہ تھے (اور تقویت الایمان کتاب التو حید کی مظہر اور ایک عکس ہے تو ثابت ہوا کہ تقویت الایمان کے م الایمان کتاب التو حید کی مظہر اور ایک علمی جو ثابت ہوا کہ تقویت الایمان کے جملہ مسائل دہابیت کے ہیں )

بدية المهدى ص ٢٦ ي م - " و اخطا من اصحابنا الشيخ اسماعيل الدهلوى حيث جعل اقسام الشرك كلها غير مغفورة وادخل فيه الشرك فى العادة ايض..... و اما التسمية بغلام على و بغلام حسين و غلام محى الدين غلام محمّد غلام غوث و امثالها فجائزة بلاكراهة ومن كو مها من اصحابنا او جعل هذا التسمية شركا اكبر فقط اخطاً.

(ترجمہ) اور ہمارے احباب سے اساعیل دہلوی نے بخت غلطی اور خطا کی ہے کہ شرک کی جملہ

اقسام اکبر ہوں یا اصغرسب کوشرک نا قابل عفو (یعنی شرک اکبر قرار دیا ہے اور شرک فی العادۃ کو بھی شرک اکبر میں داخل کر دیا ہے۔ بہرصورت کسی کا نام غلام علی، غلام حسین، غلام محی الدین، غلام محمد، غلام غوث اور ان کی امثال سوبلا کراہت جائز ہیں اور ہمارے جن دوستوں نے ان کو استمروہ مجھا ادراس فتم کے ناموں کو شرک اکبر قرار دیا ہے اس نے سخت خطا کی ہے۔

 $(\mathbf{i})$ 

(۵)

(1)

(2)

ان عمارات سے کیا ثابت ہوا؟ اہلحدیث غیر مقلدین سے بعض افراد مثلاً مولوی اسلعیل دغیرہ نے مطلقاً استعانت كومنع كرف يس غلواور تجاوز ے كام ليا ہے۔ شریعت میں شفاعت بطریق دھونس درعب ممنوع ہے نہ کہ ہرطرح سے جس نے (٢) مطلقا شفاعت کونع کیا ہے اس نے شرع حدود سے تجاوز کیا ہے۔ جس شفاعت کے کافر قائل تھے وہ بطریقہ قہر وجرتھی جو ناجائز ہے۔ (٣) بعض اہل حدیث نے مثلاً مولوی اساعیل، عبد الوہاب، عبد الله بن محمد وغيره بعض (~) حکروہ وحرام چیزوں کو شرک اکبر میں داخل کرتے ہوئے دائرہ اسلام کو ننگ کر دیا ہے اور بیثار مسلمانوں کومشرک اور کافر بنا دیا ہے اورجس نے تمام اقسام شرک کو شرك اكبركدجس سے انسان اسلام سے خارج ہوجاتا ہے میں داخل كرديا ہے۔ اور اسلام کو كفر اور حلال كوحرام بنايا ب اور جائز كو ناجائز كيا ب اور شريعت ير بہتان باندھاہے۔ شرك اصغرادر امور مكروه ومحرمه كوشرك اكبريي داخل كرنا غلوفي الدين ادرسخت خطا اور تجاوز حدود شرعیہ ہے۔ غالی ومتشدد فی الدین ہونا خارجیوں کی علامت ہے اور خارجی وہ ہوتے

شرک اصغرکوشرک اکبر میں داخل کرنے کا اقرار ارداح خلشہ صا۸ پر مصنف ارداح خلشہ لکھتے ہیں کہ علماء کے اجتماع میں مولوی اساعیل صاحب نے تقویۃ الایمان کے متعلق فرمایا۔'' کہ میں نے بیہ کتاب ککھی ہے اور میں جانتا ہوں کہ اس میں بعض جگہ ذرا تیز لفظ بھی آ گئے ہیں اور بعض جگہ تشدد بھی ہو گیا ہے مثلاً ان امور کو جوٹرک خفی تھے شرک جلی (یعنی اسلام سے خارج کرنے والا شرک) لکھ دیا گیا ہے۔ ان دجوہ سے مجھے اندیشہ ہے کہ اس کی اشاعت سے <u>شورش</u> ضرور ہوگی اگر میں یہاں

86

ر متا توان مضامین کوآ تھ دس برس میں بتدریج بیان کرتالیکن اس وقت میر اارادہ بج کا ہے اور وہاں سے والیس کے دفت عزم جہاد ہے اس لیے میں اس کام سے معذور ہوگیا..... اور میں د کچتا ہوں کہ دوسرااس بارکو اٹھائے گانہیں اس لیے میں نے بیر کتاب لکھ دی ہے۔ گواس سے شورش ہوگی مگر توقع ہے کہ لڑ بھڑ کر خود ٹھیک ہوجا کیں گے۔

مولوی استعیل صاحب سے متعلق تحریر سے کیا ثابت ہوا

- تقوية الايمان مي تيز لفظ استعال كي تح ين (غالبًا مراديد ب كه جهال جهال (1) باد بي اور گستاخي ظاہر ہوئي ہے)
- اس میں تشدد اور غلو کا طریقہ بھی استعال کیا گیا ہے کہ شرک اصغر کو شرک ا کبر بنا دیا (r) گیا۔ لیعنی شرک اصغر کوبھی کفراور بے دبنی کہا گیا اور بے شارمسلمانوں کو کافر بنا دیا گیا۔
- تقویت کے مسائل سے ایک مذہبی ہنگامہ اور شورش پیدا ہوگی (جس سے ایک (٣) دوس بے خلاف كفرشرك بے فتو مادر ہوں گے)
- تقويت كے مندرجات جمہور السنّت والجماعت بلكه اسلامى اكثريت كے بالكل (٣) برخلاف بیں۔

تقویت کے مضامین پچھا ہے پیچیدہ اور مجمل ہیں کہ خود مصنف کوان کی صفائی میں (۵) آثھ دس سال لگ جاتے۔ تقویت لکھ کرایک شورش کا سامان مہیا کرنے کے بعد فورا چل دیئے۔  $(\mathbf{y})$ امت مصطفى عليظة كوجتلا اور يريشان كرنے كے بعد فج كا اراد كيا كيا۔ سجان الله (2)کتنے ثواب کا کام ہے اور کیسی اچھی تمہید کے بعد ہوا۔ مواد شورش پیدا کرنے کے بعد بج کا ارادہ اور اس کے بعد عزم جہاد غالباً اس سے  $(\Lambda)$ یہی جہاد معلوم ہوتا ہے جو کہ اس شورش کو دبانے کے لیے کیا جانا تھا مگر قدرت کو بیہ Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

87

عزم جباد کمی دجہ سے منظور نہ ہوا۔ (۹) اس سے معلوم ہوا کہ جو حضرات تقویت الایمان کے موید اور اس کو اصل ایمان و عین اسلام کہتے ہیں۔ اور قرآن وسنت کا عکس کہتے ہیں۔ یہ بھی سب کے سب غالی اور متشدد فی الدین ہیں۔

(۱۰) اوراد پر معلوم ہوا کہ دین میں غلو وتجاوز کرنا خارجیوں کی علامت ہے۔

(1)

#### بَلُكَ عَشَرَةٌ كَامِلَةٌ

- ہ ہزات ! بہر حال ان عبارات منقولہ سے روز روش سے زیادہ واضح ہو گیا کہ مولوی اساعیل نے اپنی کتاب تقویت الایمان میں ابن سعود اور اس کے خاندان کی کتابوں کتاب التوحید وغیرہ سے کسی خاص مطلب کے لیے اکثر مسائل لیے اور ان کی اتباع کی ہے۔
- (۲) بیر کہ ان کی بی تقلید جمہور اسلام اور اپنے اسلام بلکہ خود اپنے خلاف کی ہے کہ پہلے بیر عقایہ دا ممال مولوی اساعیل کے نہ تھے۔
- (۳) آیات واحادیث نفی شفاعت سے علی الاطلاق شفاعت مرادلے کی حالانکہ مرادیہ بھی کہ بلااذن د جبر داکراہ سے شفاعت نہ ہوگی۔
- (۳) یہ کہ مولوی صاحب نے انتہائی تشدد آمیز اور تیز عبارات استعال کی ہیں جس ہے

ب ادبی اور گتاخی و بیبا کی نیکتی ہے اور مقربان بارگاہ صدیت کی عزت و احتر ام میں فرق آتا ہے۔ یہ کہ مولوی صاحب نے اس کتاب میں غلواور بے راہ روی سے کام لیا ہے جو کہ (0) عقلأ وشرعاً ناجا ئز ہے۔ یہ کہ شرک فی العادة تک شرک اكبر من داخل كرديا ہے جو كہ شريعت پر بے جا (1) اقدام ہے۔ Click

88

(2) روایات داحادیث جن سے شفاعت شرعی کا ثبوت وجواز ملتا ہے ان کوعمداً دارادة ترک کردیا ہے تا کہ عوام پر راز نہ کھل جائے۔

بتیجہ بید کہ ثابت ہوا کہ مولوی اساعیل اور ان کے پیرو ہم خیال حضرات شفاعت کے قائل نہیں اور ان کے نز دیک گناہ کبیرہ کرنے والے یا تو سزا بھگت کر جنت میں جائیں گے جب کہ کبیرہ شرک نہ ہو یا ابدی اور دائمی طور پر جہنم میں جائیں گے جب کہ کبیرہ شرک و کفر بلاتو بہ ہو۔

شفاعت اورمولوي رشيد احمد صاحب كنكوبي

مولوی رشید احمد صاحب اکثر دیوبندیوں کے پیردم شد اور صاحب القاب کثیرہ بیں۔ مولوی رشید احمد صاحب کے خیال میں بھی شفاعت درست معلوم نہیں ہوتی کیونکہ آپ نے کتاب تقویت الایمان مؤلفہ مولوی اساعیل صاحب کی بڑے شدومد سے تعریف فرمائی ہے اوراس کے مضامین کواز حد مفید اور ضروری العمل موجب اجروتواب اور عین اسلام فرمایا ہے۔ ملاحظہ فرمائے فتاوی رشید ریا صااحصہ اول میں ارشاد فرماتے ہیں کہ کتاب تقویت الایمان نہایت عمدہ اور کچی اور موجب قوت و صلاح ایمان کی ہے اور قرآن و حدیث کا مطلب پورا اس میں ہے اس کا مولف ایک مقبول بندہ تھا اور مولا نا محد اسحاق دیلی ولی کال

محدث فقیہہ عمدہ مقبولین حق تعالیٰ تھے جو کوئی ان دونوں کو کافریا بدجانتا ہے وہ خود ش<u>یطان</u> ملعون حق تعالی کا ہے۔ فآوى رشيد بيرحصه اول ص ٢٦ پر يوں رقسطراز جي مولوى اساعيل صاحب عالم متقى اور بدعت کو اکھاڑنے والے اور سنت کے جاری کرنے والے اور قرآن وحدیث پر پوراعمل کرنے والے اور خلق اللہ کو ہدایت کرنے والے تھے۔ كتاب تقويت الايمان نهايت عمده كتاب ب اور ردشرك وبدعت مي لاجواب ہے استدلال اس کے پالکل کتاب اللہ اور احادیث سے ہیں۔ اس کا رکھنا اور پڑھنا عین اسلام Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

89

<u>باور موجب اجرکا ہے۔ اس کے رکھنے کو جو برا تجھتا ہے وہ فاس اور بدعی ہے۔</u> فقادی رشید یہ حصد اول ص ۱۳۱ پر یوں ہے۔ بندہ کے نزد یک سب مسائل <u>اس کے</u> <u>صحح میں</u> اگر چہ بعض مسائل میں بظاہر تشدد ہے اور تو بہ کرنا بعض مسائل <u>محصن افتر اء اہل</u> <u>بدعت کا ہے</u> اگر کتاب کے خلاف عقیدہ رکھتا ہے تو وہ <u>مبتدع فاس ہے</u>۔ ناظرین باتمکین! خط کشیدہ الفاظ سے ثابت ہوتا ہے کہ دیو بندی خیال میں مولوی اسماعیل صاحب بڑے بزرگ عالم متقی مقبول اللی قرآن و سنت کے جانے والے اعلیٰ درجہ کے مسلخ شرک و بدعت مٹانے والے اور ان کو برا کہنے والا متبدع فاس شیطان ملعون اور ان کی کتاب تقویت الایمان ایک عمدہ کتاب ہے۔ قرآن و سنت کے جانے دولے اعلیٰ درجہ کی کتاب تقویت الایمان ایک عمدہ کتاب ہے۔ قرآن و سنت کے جانے دولے اعلیٰ درجہ کو جب ہدایت اور اس کا انکار فتق و بدعت ہے اور مصنف نے اس کے کسی مسئلہ سے رجو ک ایمان و ثواب اور اس کا انکار فتق و بدعت ہے اور مصنف نے اس کے کسی مسئلہ سے رجو ک نیس کیا و نیرہ دیفرہ لیڈ ااب ضروری کہ تقویت الایمان کے جس کے اوصاف ایجی آپ نے سنچ میں کیا و نیرہ دیفرہ ایک ایک خصوت کے جاتے ہیں تا کہ تقویت الایمان کی حقیقت زیادہ سند میں دواجے ملاح الی کا دیکھتا ہے۔ قرآن و مینت کے جس کے اور ان کی ہے مسب ک

تقویت الایمان کے ص۶ پر ہے جو شخص نبی کریم علیظ کو کسی مشکل میں پکارے اور آپ کواپنا دکیل ادر سفار ثی شمچھے وہ صخص ادر ابوجہل شرک میں برابر ہیں۔

ای میں برد مصفحہ پر ہے مدینہ منورہ کوسفر کرتے وقت راستہ میں یا رسول اللہ کہنا شرک ہے۔ای میں صہم پر ہے سب ابنیاءاس کے روبدوذرہ تا چیز سے بھی کمتر ہیں۔ ای میں ص ۳۳ پر ہے۔ ابنیاء امام، امام زادہ پیر شہید سب انسان میں اور عاجز بندے ہیں اور ہمارے بھائی ہیں سوان کی بڑے بھائی کی ی تعظیم کرنی جائے۔ ابنیاء اولیاء کی جناب میں بیعقیدہ نہ رکھے کہ دہ غیب کی بات جانتے ہیں جس کا نام محمد دعلی ہے دہ کی چیز کا مخارنيس ب-

ای میں ۳۷ ہے کہ رسول کے جانے سے چھنیں ہوتا۔

90

ای میں ص ۵ ہے۔ ان باتوں میں سب بندے بڑے ہوں یا چھوٹے سب کیساں اور بے خبر ہیں اور نادان۔

ای میں ص ۳۵ پر ہے جیسے ہرقوم کا چودھری ادر گاؤں کا زمیندار سوان معنوں کو ہر پیغبراین امت کا سردار ہے۔

ای میں ص ۲ اپر ہے۔ اس محتہشاہ کی توبیشان ہے کہ آن میں چاہے تو کروڑوں نی اور دلی جن اور فرشتے جرائیل اور محد سلین کے برابر پیدا کر ڈالے۔

بلغة الجبرال مولفه حسين على وال تصحر ال صلا يرب يا يتنخ عبدالقادر جيلاني يا خواجه تنمس الدين ياني چنانچه غلام ميگويند شرك وكفراست فتوى مولوى مرتضى حسن صاحب ناظم التعليم ديوبند بحواله پر چه اخبار امرتسر ١٢ اکتوبر ١٩٢٧ء ميں ہے۔ان عقائد باطله پر مطلع ہو کر انہیں کافر دمرتد ملعون جہنمی نہ کہنے والابھی ایسا بھی مرتد و کافر ہے۔

تقویت الایمان ص م پر بے کافر بھی اپنے بتوں کو اللہ کے برابر نہیں جانتے تھے بلکہ اس کی مخلوق اور اس کا بندہ بچھتے تھے اور ان کے مقابل کی طاقت ثابت نہیں کرتے تھے گر یمی پکارنا اور منتیس مانن اور نذر نیاز کرنی اور ان کواپنا دلیل اور سفارش سمجصنا یمی ان کا کفر اور شرک تھا سوجو کوئی کی سے بیہ معاملہ کرے کو کہ اس کواللہ کا بندہ اور مخلوق ہی سمجھے سوابوجہل اور وہ شرک میں برابر ہیں۔

# فآوی رشید ید حصد سوم ص ۹۴ پر ہے کسی عرب اور مولود شریف میں شریک ہونا درست نہیں اور کوئی ساعرس اور مولود درست نہیں ۔ فقط فآدى رشيد بيرحصه ددم ص ١٣٠ ير ب- جگه دوزخ معرد فه كوا كثر حرام جانتے ہوں اور کھانے والے کو برا کہتے ہوں تو ایک جگہ اس کو کھانے والے کو چھ تواب ہوگا یا ند۔ تواب ہوگا نہ عذاب۔الجواب تواب ہوگا۔ فقط رشيداحمه ناظرین حضرات! بیرای تقویت الایمان سے مسائل ہیں جس کی ابھی مولوی رشید

91

احمد صاحب کے الفاظ میں صراحة اور دوسرے علماء دیوبند سے دلالة آپ نے تعریف اور صفت دنتائ ہے۔ آپ پیش کردہ مندرجات اور حوالجات کو بار بار پڑھیں اور غور کریں اور خود بی ایسی تصنیف اور مصنف کے متعلق رائے قائم کریں کہ آیا یہ اسلام ہے اور صراط مستقیم ؟ کیا اس دقت ایسے نازک دور میں ایسے مسائل ہی کی ضرورت ہے؟ کیا ایسے خیالات اور اعتقادیات سے اپنے اسلاف کو یاد کیا جاتا ہے۔ بہرصورت یہ مشتے نمونہ از خروار کے طور پر ہوان کو ان پر قیاس کیا جاسکتا ہے اور تمام سے مسلہ مشقاعت پر دوشن پڑ سکتی ہے۔

#### مسئله شفاعت اورجناب ابوالاعلى مودودي

مولوی مودددی صاحب کی صرف ایک دو عبارتی نقش کی جاتی ہیں جن ہے بخوبی اندازہ ہوسکتا ہے کہ مسلد شفاعت میں ان کا مسلک کیا ہے۔ آپ اپٹی کتاب تجدید احیاء دین کے صالا پر لکھتے ہیں ''ابنیاء علیم الصلوٰۃ والسلام کی تعلیم کے اثر سے جہاں لوگ اللہ واحد قہار محفدانی کے قائل ہوگئے وہاں سے خدا ڈن کی دوسری اقسام تو رخصت ہو کئیں گر ابیناء اولیاء شہداء، مصالحین، بجاذیب، اقطاب ابدال، علماء۔ مشائخ اور ظلل اللہوں کی خدائی پھر بھی کی نہ شہداء، مصالحین، بجاذیب، اقطاب ابدال، علماء۔ مشائخ اور ظلل اللہوں کی خدائی پھر بھی کی نہ مران نیک بندوں کو خدا بنالیا۔ ایک طرف مشرکانہ پوجا پات کی جگہ فاتی زیر رض پڑ ھادے نشان علم تعزیز بیا ایک طرف مشرکانہ پوجا پات کی جگہ فاتی زیر رض پڑ ھادے نشان علم تعزیز کالتی ہی رہیں۔ جاہل دماغوں نے مشرکیین کے خداؤں کو چھوڑ پڑ ھادے نشان علم تعزیز ایک ایک طرف مشرکانہ پوجا پات کی جگہ فاتی زیارت نیاز نذ رعزی پڑ ھادے نشان علم تعزیز اور ای قسم کے دوسرے مذہبی افعال کی ایک نئی شریعت تصنیف کر لی خوارق اخبارات تصرفات اور اللہ تعالیٰ کے ہاں ان کے تقربات کی کیفیات کے متعلق ایک نوری میتھا لوجی تیار ہوگئی جو بت پرست مشرکین کو میتھا لوجی سے ہرطرح لگا ڈر کھا علی ہے۔ تی مرک طرف تو سرا الہ دوحانی اور اکتاب فیض و فیا ہو جا بات کی کیفیات کے متعلق ایک تی مرک طرف تو سرک اور اللہ تعالیٰ کے ہاں ان کے تقربات کی کیفیات کے متعلق ایک ہوری میتھا لوجی تیار ہوگئی جو بت پرست مشرکین کو میتھا لوجی سے ہرطرح لگا ڈر کھا علی ہے۔ تی مرک طرف تو سل اور استمد ادر دوحانی اور اکتاب فیض و غیرہ نا موں کے خوشما پر دوں میں دو تی مرک طرف تو سل اور استمد ادر دوحانی اور اکتاب فیض و خیرہ نا موں کے خوشما پر دوں میں دو میں معالو جو الداد اور اللہ اور اکتاب فیض و خیرہ نا موں کے خوشما پر دوں میں دو میں معالمات جو اللہ اور استمد از دومانی ہور کی ہوں ان بزرگوں می معان ہوں کے خوشما پر دوں میں دو

صرف مد ہے کہ ان کے ہاں اہلکار علانیہ الد دیوتا اور تاریا ابن اللہ کہلاتے ہیں۔ یہ انہیں غوث قطب ابدال اولیاء اہل اللہ وغیرہ الفاظ کے پردوں میں چھپاتے ہیں۔مولوی موددی صاحب نے ان عبارات میں حسب ذیل امور پیش فرمائے ہیں۔

- (۱) جابل دماغوں نے ابنیاء اولیاء شہدا مجازیب اقطاب ابدال علماء مشائخ ظل اللہ یوں کو خدا بنا رکھا ہے یعنی ان کے ارشادات کی فقمیل اور ان کی فرما نبرداری گویا ان کو خدا بنانا ہے۔
- (۲) ان اللہ کے بندوں کو ماننے والے اور اپنا پیشوا سمجھنے والے جاہلانہ دماغ رکھتے ہیں یعنی ان کو جاہل تو تسلیم کرسکتا ہے مگر عظمند آ دمی ان کی بات کو ہر گزنشلیم نہیں کرتا۔
- (٣) مشرکاند پوجاپا کی صورت اور فاتحہ مروجہ زیارات نذرونیاز عرب اور بزرگان وغیرہ کی ایک ہی صورت ہے دونوں میں فرق نہیں یعنی جیسے مشرکانہ پوجا پاٹ اور اس کی صورت قتیح اور گناہ ہے ای طرح فاتحہ مرمجہ عرب بزرگان دین زیارت وغیرہ بھی کوئی ثواب نہیں ہے بلکہ اللہ تعالیٰ کی ناراضگی کا ذریعہ اور شرعاً حرام ہے۔ دوسرے الفاظ میں یوں خیال فرمائے کہ دونوں کی حقیقت ایک ہے۔اور صورت لگ الگ۔
- ( ۳ ) فاتحہ زیارات وغیرہ ایک نی شریعت ہے جس کو شریعت محم صطفیٰ صلی اللہ علیہ وسلم

93

(2) بت پرست مشرکین جس چیز کوالد دیوتا اوتاد این الله کیتے بی ید مسلمان اس چیز کا ہام خوث، قطب، ابدال، اولیاء، اہل الله وغیرہ رکھ دیتے بی لیعنی حقیقت میں ایک ہی چیز ہے نام دو بی جو دیوتا ہے وہی خوث ہے جوالہ ہے وہی قطب وغیرہ ہے۔ ہا ظرین حضرات! آپ ان عبارات مذکور الصدر کے مضمون سے مطلع ہو کر اس نتیجہ پر حتمی طور پر پینچ گئے ہوں گے کہ جب مودودی صاحب کے خیال میں بزرگان دین اور مقربان بارگاہ صدیت کی حقیقت یہ ہے کہ ان کے اندر اور معبودات باطلہ میں کوئی زیادہ فرق نہیں تو دربار الہی میں انکی شاعت دسفارش کا سوال ہی نہیں پیدا ہوتا بلکہ بقول مودودی صاحب بتوں کی طرح ان کی ذات تو خود خطرہ میں ہے۔

ای کتاب کے صفحہ ۵۹ پر ہے مغربی جاہلیت کے مقابل میں اسلامی تجدید کی اس تحریک کو جو ناکامی ہوئی ہے اس سے پہلا سبق تو ہمیں یہ ملتا ہے کہ تجدید دین کے لیے صرف علوم دیدیہ کا حیاء اور اتباع شریعت کی روح کو تازہ کر دینا ہی کافی نہیں بلکہ ایک جامع اور ہمہ کیر اسلامی تحریک کی ضرورت ہے جو تمام علوم و افکار تمام فنون و صناعات اور تمام شعبہ ہائے زندگی پر اینا اثر پھیلا دے اور تمام روحانی فرقوں سے اسلام کی خدمت لے اور دوسرا سبق جو اس سے قریب الماخذ ہے یہ ہے کہ اب تجدید کا کام نئی اجتمادی قوت کا طالب ہے۔ محض دہ اجتمادی بھیرت جو شاہ ولی اللہ صاب یا ان سے پہلے جہتد مین و مجددین کے کارنا موں میں پائی اجتمادی بھیرت جو شاہ ولی اللہ صاب یا ان سے پہلے مجتمد ین و مجددین کے کارنا موں میں پائی

جاتی ہے اس وقت کے کام سے عہدہ برا ہونے کے لیے کافی نہیں ہے۔ جاہلیت جدیدہ بیثار یخ دسائل کے ساتھ آئی ہے ادراس کے بے حساب یخ مسائل زندگی پیدا کر دیئے ہیں جن کا دہم تک شاہ صاحب اور دوسرے قدماء کے ذہن میں نہ گذرا تھا۔ لہٰذا کتاب اللہ وسنت رسول ہی وہ تنہا ماخذ ہے جس سے اس دور میں تجدید ملت کام کرنے کے لیے رہنمائی حاصل کی جائلتی ہے اور اس رہنمائی کو اخذ کرکے اس وقت کے حالات میں شاہراہ عمل تغمیر کرنے کے لیے ایک مستقل قوت اجتہادید درکار ہے جس مجتمدین سلف میں سے کس ایک کے علوم اور مہناج کی پابندی نہ ہو گمراستفادہ ہرایک ہے کرےاور پر ہیز کی ہے بھی نہ کرے۔

94

قارئین حضرات! اس عبارت مندرجہ بالا سے حسب ذیل امور خلاہر ہوئے ہیں۔ مغربى جاہليت يا مغربى تہذيب كے بر مصتے ہوئے سيلاب كورد كنے ادرغلبہ اسلام  $(\mathbf{i})$ کوظاہر کرنے کے لیے صرف بیکا فی نہیں کہ علوم دیدیہ کا احیاء ورّ وج اور اتباع شریعت کی روح کوتازہ کر دیا جائے بلکہ ایک جامع وکل اور ہمہ کیر اسلامی تح یک کی ضرورت ہے جو کہ زندگی کے ظاہری باطنی عملی دنظری شعبوں پر اثر انداز ہو۔مطلب سے ہوا کہ علوم دیدیہ اور شریعت مطہرہ چونکہ جزوی طور پر حصول ترقی و غلبہ کے ضروریات پراثر انداز ہے یعنی پاک ناپاک حلال وحرام وحقوق العباد وحقوق التدعدل وانصاف وغيره يرللهذابيه عام اوركلي غلبه كاموجب نهيس بن سكتي حالانكه مودودي صاحب كابيه كهنا درست نهيس كيونكه حضور عليه الصلوة والسلام كي بعثت جمله اتوام عالم کی طرف تا قیامت ہوئی ہے جیسا کہ قرآن مجید میں فرمایا لِیَکُونَ لِلَعَالَمِينَ نَذِيرًا. (ترجمه) تاكه وه سب جمانو لودرائي - إنَّى رَسُولُ اللهِ إلَيْكُمُ جَمِينًا. بلاشبه میں تم سب کے لیے رسول ہوں۔ والتحرين مِنْهُمُ لَمْ يَلْحَقُوا بِهِمُ اورموجودہ افراد کے علاوہ باتی تمام افراد کے لیے جو کہ ابھی تک موجود ہیں ہوئے ہی بنا کر بھیجا۔ فیاتی حدیث بُعَدَة يُؤمِنُونَ لِعِن قرآن كے بعد كولى بات پرايمان لائي كے فياتي حَدِيْثٍ بعد الله و آياته یو منون. لیجنی اللہ اور اس کے قرآن کے بعد کوئی کتاب نہیں جس پر ایمان لانے کو کہا جائے وَلكن رسول الله وَخاتم النبيين. ليكن آب الله ك رسول بي اورنبوں كے ختم كرنے والے لیحنی آپ کے احکام تاقیات میں الیوم اکملت لکم دینم و اتممت علیکم نعمتی و رضیت لکم الاسلام دینا آن کے دن میں نے تمہار لیے دین کوکامل کر دیا اور تم پر تعتیں تمام کر دیں اور اسلام کوتمہارے لیے بحیثیت دین پسند کیا۔ توجب حضور عليه الصلوة والسلام كى بعثت جمله اقوام عالم ك لي تاقيامت ب اور قرآن مجیدتا قیامت ضابط حیات کا مُنات ہے۔ اور آ ی منابق کے بعد کوئی نبی پیدانہیں ہوگا تو اس کا صاف مطلب بیرے کہ بیر تر آن مجید کلی طور پر اور ضابطہ کی صورت میں ان تمام جزئیات اور امکانی استعدادات پر مشتل ہے جو کہدائی طور پر ظاہری اور باطنی غلبہ کی تخصیل میں از بس Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

95

منرورى مول عملى افراط وتفريط كى وجد ے بہتر نتيجد برآ مدند مونا اور بات ب-" لبذا مودودى ماحب كا بلكدايك جامع اور ہمد كيرانخ " كہتا جس اس مزعومى تحريك اسلامى كا علوم دينيد اور شريعت ك مغبوم ايك الك مغبوم ك ساتھ ال زيادہ موثر ظاہر كيا كيا ب درست نميس نيز اس سے بيمى ظاہر ہوتا ہے كداس تحريك كا محرك علوم شرعيد اور شريعت كے نافذ كرنے دالے تمام علاء فقہا سے زيادہ قابليت كا مالك موگا اور بيدايك ايسا دعوى ہے جو قطعاً

بہرصورت علوم دیدیہ اور شریعت مطہرہ کا پورا پورا اتباع اور اس کے ضوابط کلیہ اور قوانین عالیہ کی روشن میں اگر جز دی ہنگامی کمکی ملی شرع سیامی امور متعلقہ کا انتخر اج کیا جائے تو آج بھی اسلام کا کلی غلبہ متصور ہوسکتا ہے گھر اگر نیت میں فساد ہوتو ہمارا اپنا قصور ہے۔

ذرا اور تفصیل سے ساعت فرمانی کہ بقول مودودی صاحب موجودہ دور کی ترقی اور اس جاہلیت کے اسباب وعلل کے متعلق یہ خیال کہ ان کا انکہ سلف کو دہم تک نہ تھا صحیح نہیں کیونکہ اسلام چونکہ ایک عالمگیر خدمب ہے اور اس کے قوانین تاقیامت ایک عمومی حیثیت رکھتے ہیں تو ضروری ہے کہ اسلام میں دہ تمام اسباب وعلل کو کسی رنگ میں ہوں بیان کر دیئے جائیں جن کا تعلق قومی حیات دممات سے وابستہ ہو چنانچہ قرآن دحد یٹ میں بطور قوانین کل یہ اور بعض احکام کی جزدی طور پر تشریح کردی گئی جن کا انسانی فوائد دمصرات سے تعلق تھا حدیث

میں بے اعتدالی کرنے دالے بعض افراد تک کی تعین کردی گئی ادرائمہ سلف نے بھی اپنی ردحانی قوت ادر اپنے کشف د الہام دعلم لدنی دغیرہ سے نشاندی کی جیسے شاہ دلی نعمت اللہ صاحب قدس سرہ اور شیخ اکبر دغیرہ کی عبارات سے ظاہر ہوتا ہے تو پھر یہ کہنا کہ ائمہ سلف کے دہم میں مجمی ہے بات نہ تھی بے معنی بات ہے ای طرح ہے تعلیم کر لینا کہ حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کی ہمیرت ہرطرح کی جاہلیت کے تاثرات سے دائف تھی کیا اس کا بیہ مطلب نہیں کہ آپ نے ہر دور میں جاہلیت کے تاثرات سے محفوظ رہنے کے لیے ہدایات فرما ئیں۔ادراس سے احتراز بچاؤ ضروری قرار دیا اور ظاہر ہے کہ آپ کے ارشاد وملفوظات امت کے پاس پہنچے تو ان کی

#### Click

ردشی میں جیسے ہر دور کے مجددین اور ائمہ سلف نے اپنا بچاؤ اور اعداء دین کی مدافعت کی۔ ای طرح آج بھی ترقی اور بچاؤ کے اسباب وعلل پر اطلاع ہو علی ہے مگر اس کے لیے ستقل اجتہادی قوت کا موجود ہونا جو کہ ہر دجہ سے طرز سلف سے اجنبی ہو کسی طرح بھی ضردری ہونا باورنہیں کیا جاسکتا ہے۔ اس طرح میہ کہنا کہ آج تجدید ملت کا کام ستفل قوت اجتہاد سے پر موتوف ب انتہائی زیاتی ب کیونکہ اگر مستقل سے مراد مجتد مطلق بے جیسا کہ باتفاق امت ائمہ اربعہ ستفل قوت اجتہادیہ کے مالک تھے تو یہ معنی مراد لینا درست نہیں کیونکہ اوّل تو یہ مرتبہ بإتفاق سلف قريبا ختم ہو چکا ہے دوسرا بیہ کہ بیشرط اختر اعی اور از قبیلہ ایجاد بندہ معلوم ہوتی ہے ورنہ ائمہ اربعہ کے بعد دیگر مجددین کے لیے بھی بی ضرورت شدت ہے محسوس کی جاتی ہے حالانکہ ایسانہیں ہوا۔ ای طرح بد کہنا بھی غلط ہے کہ استفادہ بلا پر ہیز سب سے ہوسکتا ہے کیونکہ ائمہ مجتمدین اور سابقہ مجددین کے علوم سے کو وہ قرآن وسنت سے ہی ماخود کیوں نہ ہوں جب بالکل بے نیازی ہوگنی اور دہ کلیة تجد يد مت ميں كارآ مد موبى نبيس سكتے تو چران ے استفادہ ایک بے معنی بات ہے۔ ای طرح قرآن وحدیث میں ہر دور میں تجدید ملت کا علاج موجود ب تو اس کی یمی صورت ب که قرآن وحدیث میں ایک کلی صورت میں علاج امراض مندرج ہے توجن تو اعد متخرجہ کی روشنی میں ہر دور میں علاج ہوتا رہا ان کی روشنی میں آج بھی تجدید ملت کا کام ہوسکتا ہے لہذا کہنا کہ سابقہ اجتہادی قوانین آج کافی نہیں اور نی

جاہلیت کی مدافعت کے لیے نئی قوت مستقلہ اجتہاد یہ کی ضرورت ہے بالکل لغو بات ہے۔ ببرصورت جناب مودودي صاحب اورائمه مجتهدين اورمجددين ملت كي قوت نظريد وعمليه اوران کے تصرفات کے قائل ہی نہیں اور مقربان بارگاہ صمریت اغماث اقطاب اوتاد مشائخ اوتاد وغیرہ کو جاہلیت اولی کے معبودات باطلہ کی طرح سبجھتے ہیں تو بارگاہ الہٰی میں ان کی سفارش اور شفاعت کا سوال ہی پیدانہیں ہوتا۔ ناظرین حضرات! یہ ہے جماعت اسلامی اور صالحین کی جماعت کی نظریاتی حدبندی ادراس کا مسئلہ شفاعت سے متعلق عقیدہ جس پرادر پچھ کہنے کی ضرورت نہیں۔صرف Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

جماعت اسلام کے تعارفی سلسلہ میں ایک بات سنتے جائے اور وہ مندرجہ ذیل ہے۔ جماعت اسلامی کا ابتدائی تصور

حقیقت معراج ص۵ شائع کردہ دیو بند اور تبییجات ص۹ کتنا خوش آئند ہے وہ عنون جس کو جماعت اسلامی نے اپنے نصب العین کی حیثیت سے چیش کیا ہے یعنی دعوت ایمان باللہ نفاق وتضاد سے حیات مومن کو پاک کرنا اور زمام اقتدار کونساق اور فجار سے لیکر موسنین صالحین کے ہاتھوں دے دیتا۔

حاشیہ کمتوبات شیخ الاسلام ص ٢٠٣ پر ب: مودودی تر یک جماعت اسلامی کے نام ے ہند اور پاکستان میں چلائی جارتی ہے دیوبند، سہار نپور، دبلی، سچلواری شریف، خانقاہ امدادیہ (تھاند بھون، اعظم گڑھ، لکھوء ، جو نپور موخانقاہ رحمانیہ (موتلیر) سورت، ڈھا بھل، بمبئی، کانپور، بنارس، داڑہ شاہ اجمل، اللہ آباد وغیرہ کے مفتی صاحبان اور معمر علاء کی اکثریت اس جماعت کو مسلمانوں کے لیے مفر سمجھتی ہے اور جمعید علاء تبلیغی جماعت احرار، مسلم لیک اور المحدیث جماعت سے تر یک کے اندر مذہبی و سیاسی کمراہیاں پاکر مسلمانوں کو مشورہ دیتی ہے کہ مسلمان اس جماعت سے کنارہ کش رہیں دین کی سلامتی اس میں ہے۔

ایے متعرد اقوال علاء پیش کیے جائے ہیں جن میں جماعت اسلامی ہے پر ہیز و احتر از ضروری قرار دیا گیا ہے۔ لیکن ای پر اکتفا کرتے ہوئے بم مضمون کو ختم کرتے ہیں۔ مرف حضرات ابدال اقطاب وغیرہ کے وجود پر جن کی حیثیت کا مودودی صاحب نے نہ مرف بیر کہ انکار کیا ہے بلکہ ان کے بارے میں نا قابل تعریف الفاظ تحریر کیے ہیں جن سے مراسران کی شان میں گتاخی اور بیبا کی ظاہر ہوتی ہے۔ بعض احادیث سرور کا نتات علیقہ جو کہ ان کے وجود ہے تعلق کو ہیں۔ آپ کے صفحہ قلب پر نوٹ کر انا چا جے ہیں۔ صدیث اقل: عن عبادة المصاحب قال قال رسول الله طلیق العبدال فی اسمی تلفون بھم تقوم الارض و بھم تمطرون و بھم تنصرون رواہ الطبر انی

98

ورواہ الحکیم باختلاف یسیر . (ترجمہ) حضرت عبادہ بن صامت رضی اللہ تعالیٰ عنہ حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام سے روایت کرتے ہیں کہ آپ نے فرمایا کہ میری امت میں تمیں ابدال ہیں کہ انہیں سے زمین قائم ہے انہیں کی وجہ سے بارش اترتی ہے انہیں کے سبب تمہیں مددملتی ہے اس کوطبرانی نے کبیر میں سند صحیح روایت کیا ہے۔

حدیث دوم: عن محمد بن عجلان قال قال رسول الله تلی فی کل قرن من امتی سابقون وهم البدلاء الصديقون بهم يسقون وبهم يرزقون وبهم تدفع البلاء عن اهل الارض راه الحكيم فی النوادر. (ترجمه) محمد بن عجلان سے روايت بح كه فرمايا رسول كريم علي في في كم يرى امت كم مرقرن مي سابق (نيك كامول مي سبقت لينے والے) لوگ بي وہى صديق بي ان كے ذريعه بارش اورروزى اور انہيں كى وجہ بے زمين والول سے بلاد فيح كى جاتى ہے۔

حديث سوم: عن مكحول عن ابى الدرداء رضى الله عنهم قال ان الانبياء كانوا اوتاد الارض فلما انقطعت النبوة ابدال الله مكانهم قوما من امة محمدصلى الله عليه واله وصحابه وسلم. (ترجمه) حفرت كمول حفرت ايوالدرداءرض التُعنيم تراوى فرمايا ابنياء عليم الصلوة والسلام

اوتادارض شے۔ جب نیوة کا سلسلی تجم ہوا تو امت محم مصطفیٰ عظیم سے ایک قوم کو خدا تعالی نے مقرر فرما دیا جن کو ابدال کہتے ہیں۔ حدیث نمبر ۲: عن یزید بن هارون رضی الله تعالی عنه قال الابدال هم اهل العلم و قال احمد ان لم یکونوا اصحابه الحدیث فمن هم کذا فی المواجب. (ترجمہ) یزید بن بارون فرماتے ہیں ابدال الل علم ہیں اورامام احمد رحمۃ اللہ فرماتے ہیں اگر اصحاب حدیث نہیں ہیں تو اور وہ کون ہیں۔ ای طرح مواجب للدنیہ میں ج۔

اللمنتشق الابدال في اهل الشام بهم ينصرون وبهم يرزقون رواه الطبراني. (ترجمه) عوف بن مالك رضى اللد عند ب روايت ب كد فرمايا رسول كريم علي في ابدال اہل شام میں ہیں انہیں کی دجہ ہے لوگوں کی مدد کی جاتی ہے اور رزق دیا جاتا ہے۔ اس کوطبر انی نے روایت کیا ہے۔

حديث نمبر٢: عن انس بن مالک رضي الله عنه قال قال رسول الله لللب قال بدلاءُ امتى اربعون رجلاً اثنان و عشرون بالشام و ثمانية عشر بالعراق كلمامات منهم واحد ابدال الله مكانه آخر فاذا جاء الامرقبضوا رواه روض الرياحين في حكايت الصالحين عن جماعة عن الاثمة ورواه الحكيم في النوادر موقوفاً ورواه ابن عدى في الكامل. (ترجمه) الس بن ما لك رضي الله عنه ے روایت ب کد فرمایا رسول کریم علی کے کہ میری امت میں جالیس آ دمی ابدال میں بائیس شام میں اور اللهارہ عراق میں جب ان سے سمی کا انتقال ہوتا ہے تو اللہ تعالیٰ اس کی جگہ دوسرے کومقرر کر دیتا ہے۔ روایت کیا اس کو روض الریاضین فی حکایات الصالحین ص ۸ اورائمہ ک ایک جماعت نے اور روایت کیا اس کو عظم تر ندی نے نوادر الوصول میں ص ۲۹ بطریق موقوف اور روایت کیا اس کوابن عدی نے۔

حديث نمبر2: عن الكتأني قال النقباء للثماثةٍ وَالنجباء سبعون والبدلاء

# امرالعامة ابتهل فيها انقباء ثم النجباء نم الابدال ثم الاخيار ثم العمدفان أجيبواوالا ابتهل الغوث فلايتم مسئلته الاتجاب دعوته رواه الخطيب في تاريخ بغداد كذا في المواهب. Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

اربعون والاخيار سبعة والعمد اربعة والغوث واحد فمسكن النقباء المغرب مسكن النجباء مصر مسكن الابدال الشام والاخيار سيّاحون في الارض والعمد في ذوايا الارض و مسكن الغوث مكة فاذا عرضت الحاجة من

100

(ترجمه) محدث کمانی روایت کرتے ہیں کہ نعباء تمن سو ہیں اور نجباء چھ اور ابدال چالیس اور اخیار سات اداد چار اور خوث ایک ہے اور نعبا کا مسکن مغرب نجباء کا معر، ابدال کا شام ہے اور اخیار زمین میں سیاحت کرتے ہیں اور اداد جہات اربعہ میں اور مسکن خوث مکہ مکر مد ہے اور جب امر عامد ہے کوئی حاجت ہیں ہوتی ہے تو نعبا خلوص دل ہے دعا کرتے ہیں۔ پھر نجباء پھر ابدال، پھر اخیار، پھر اداد اگر تبول ہوجائے تو فیلیا ورنہ خوث دعا ماتھے ہیں حق کہ ان کی دعا تبول کی جاتی ہے۔ زرادت کیا اس کو خطیب نے تاریخ بخداد میں ای طرح مواہب للد نیے بیا میں ہے۔ نیز زرقانی میں موجائے ہو میں ہے۔

حضرات یہ ہیں ابدال اقطاب اوتادد غیرہ جن کو حدیث اور تحققین علماء نے بیان فرمایا ہے جن سے ان کے دجود کا یقین ہوجاتا ہے اور ان کے مقامات اور ان کے تعرفات کی نشاندی ملتی ہے تکر مودودی صاحب ہیں کہ ایک جنبش قلم سے سب کچھ بدل کررکھ دیا ہے۔ اللہ تعالیٰ ہوایت فرمائے اور ادب بخشے۔ (آ شن)



مسكه شفاعت اورخا كساري جماعت

ناظرین باتملین! خاکساری جماعت جس کی بنیاد علامه عنایت الله صاحب نے رکھی متحی وہ ہر مرحلہ پر برغم خود اسلام کی خیر خواہ بن کر میدان عمل میں اتر آتی ہے اور بلحق ہے کہ اسلام کی خدمت جس انداز پر ہم کر رہے ہیں وہی حقیقة اسلام ہے اور باتی تمام مسلمان حقیقت میں مسلمان نہیں۔ چند حوالجات حسب ذیل ہیں جن سے اس جماعت کی حقیقت اور اس کا شفاعت سے متعلق عقیدہ بھی خلاہر ہوجائے گا۔

- O علامہ صاحب لکھتے ہیں۔ قرآن مجید حدیث سے مستغنی ہے۔ تذکرہ اردوص۳۳دسے میں۔
- O علوم خادمہ قرآن سے قرآن کے عکر کے رہے گئے ہیں اور مردجین علوم خدا ہو گئے ہیں۔ تذکرہ اردوص ۴۵
  - 0 اور بوجه اختلاف قرآن کے مسلمان سو فیصدی منگر میں۔تذکرہ اردوص ۲۵

0

- 0 فقد حدیث تغییر دغیرہ سے قرآن کی تحریف کی گئی ہے۔ تذکرہ اردو ص۳۳
- حدیث دوسو سال کے بعد ..... ہیرحم اور ناقد رشناس امت عرب کے خدا کو چھوڑ استشریب یا بعد مدین سکٹر باہ جارہ میں میں مدین مدینہ میں ا

پرستش رسول میں مصروف ہوگنی الاصلاح مورخہ ۴۹ مارچ ص ۳۵ کالم ۸۔ 7 آپ کو امت نے اپنے اقوال و افعال میں بت بنایا حالانکہ وہ محض قاصد تھے۔ 7 تذکرہ اردوص ۹ دیباچہ 7 معجزات بالنظرالی الظاہر تماشہ گردی ہے۔ تذکرہ اردومقد مہ ص ۸۵۔ 7 موجودہ یا گذشتہ قائد سب دوزخی ہیں۔ ص ۲۱ 7 مب مطبع و مطاع جہنی ہیں۔ ص ۳۵ 7 مب مطبع و مطاع جہنی ہیں۔ ص ۳۵ 7 مب مطبع و مطاع جہنی ہیں۔ ص ۳۵ 7 مب مطبع و مطاع جہنی ہیں۔ ص ۳۵ 7 مب مطبع و مطاع جہنی ہیں۔ ص ۳۵ 7 مب مطبع و مطاع جہنی ہیں۔ ص ۳۵ 7 مب مطبع و مطاع جہنی ہیں۔ ص ۳۵

- حفى، ماكى، شافعى، كبلات والےسب مشرك بي الاصلاح ٥ ار يل كالم ٢ ص ٥ 0 علامه صاحب لکھتے ہیں: شیعہ، ٹی مقلد غیر مقلد دغیرہ سب جہنم کی تیاری ←\_ اردود ياچ<sup>م</sup>•٢ بت پرست اور ہزاروں خدادندوں کو پوجنے والے موحد اور عابد خدا ہیں۔ تذکرہ ο اردود دياچە ٩٩ بت پرستوں کوشرک کہنا اندھا پن ہے۔الاصلاح ۲۹ مارچ سد کا لم اص ۳ ص ۱۵ 0 قیامت کے حالات بے سند قصے ہیں۔قبر کا عذاب مظنون بے توبد استغفار طہارت О وغیرہ کے بناؤتی اصل ہیں۔ مقدمہ اردوص ۲۰ مردار سور کا کوشت اور حرام فے کا تناول صرف مفر صحت بردهانيت پر غير موثر О ب- تذكره اردوس ٢١٤ ايمان تول محض غلط ب- تذكره عربي ص اا 0 آب سالی حیات النبی نہیں ہیں۔ تذکرہ اردوم ۷۵ О ناظرین حضرات! خاکساری جماعت کے بداعتقادیات اور نظریات میں جن کے پیش نظر شفاعت کا سوال ہی پیدانہیں ہوتا کیونکہ یہ شفاعت تو قیامت کے اقرار اور بعض

#### حضرات کے بارگاہ الہی میں مقبول دمنظور ہونے کی بنا پر ثابت ہو کتی ہے اور جب بیا سب کچھ بی ختم تو شفاعت کیے اور س ے اور س کے لیے؟

#### شفاعت يراعتر اضات وجوابات

متعدد آیات واحادیث سے ثابت ہوتا ہے کہ خدا تعالٰی کے ہاں کی کی شفاعت سوال ا: نہیں چنانچ حضور علیہ الصلوة والسلام نے ابتدائى تبليغ بى ميں اپنى لخت جكر خاتون جت فاطمہ رضی اللہ عنہا کو فرما دیا کہ بٹی عمل کیے جاؤ میں تم سے اللہ تعالیٰ کے عذاب کو ٹال نہیں سکتا۔ پس جب آپ نے ہی اپنی بٹی کو بیفر ما دیا تو شفاعت

ختم ہوگئ۔ جواب: الی آیات واحادیث جن سے شفاعت کی نفی معلوم ہوتی ہے ان میں کفارنا نہجار مراد ہیں اور حضرت فاطمہ زہرارضی اللہ تعالی عنہا ہے بھی یہی کہا جا رہا ہے کہ اگرتم ایمان ندلاؤ تو تمہاری شفاعت نہ ہوگی اور بھی وجہ ہے کہ بہت سے مقامات پر حرف الا کہکر اشتناء کر دیا ہے یعنی اللہ کی اجازت سے شفاعت ہوگی اور بتا دیا کہ عدم شفاعت صرف عدم ايمان كى صورت يلى ب-سوال ا: اگر پیغیروں اور مقربوں کی سفارش کی وجہ سے خدا جنت دید ۔ تو اس کا طرفدار ہوتا ثابت ہوتا ہے کہ جو کہ عدل وانصاف کے بالکل خلاف ہے۔ اللہ تعالیٰ کی نعمت بعض کو بعض کے ذریعہ پنچی ہے اور بیشک اللہ تعالیٰ اپنے متبول جواب: بندوں کا طرفدار بے ظاہر ہے کہ اچھوں کی طرفداری کرنا یک امر متحسن ہے اور قابل تعریف دیکھوسورج کے ذریعدروشی اور مالدار کے واسطے بھیک ملتی ہے۔ ای طرح کسی کے ذریعہ جنت مل علق ہے۔ سوال ··· كفار مكه اين بتوں كو اپناشفتى مانتے تھے اور قرآن نے اس عقيدہ كو كفر قرار ديا ہے۔ بہت ی آیات اس پر شاہد عدل ہیں پس مسلمان پیغمبروں ولیوں دغیرہ کوشفیع مان كركافر مورب يي-

جواب:

کفارغیر ماذون کو بلکہ اعداءالٹد کوشفیع مان کر کافر ہوئے لیعنی بتوں کوادرمسلمان ان محبوبوں کوشفیع مانتے ہیں جن کورب نے شفیع بتایا ہے نیز کافر دھونس کی شفاعت مانتے تھے اور بچھتے تھے کہ رب تعالیٰ کو بتوں کی شفاعت مجبوراً مانی پڑے گی کیونکہ وہ اس کی خدائی میں دخیل ہیں لہٰذا وہ کافر تھے اورمسلمان مقبولان الٰہی کی شفاعت بالاذن شفاعت بالعزت شفاعت بالوجامت عطائي مانتح ميں نيز كافر بتوں كي عبادت كرنے كى وج سے كافر بو \_ ( أن مر مانغ دهم الاليقربونا. (ترجمہ) ہم ان کی عبادت محض خصول کم ہے کے لیے سے جی ''ادر مسلمان کسی

104

غيراللد كى عبادت نہيں كرتے۔

سوال»: شفاعت کے عقیدہ سے مسلمان بدعمل بن جائیں گے کیونکہ شفاعت پر اعتاد کرکے عمل سے خفلت کریں گے۔

جواب: یہ اعتراض ایسا ہے جیسا کہ آربیہ کرتے ہیں کہ توبہ سے بندہ بدعمل ہوجاتا ہے موات! شفاعت سے امید بڑھے گی۔اوراللہ سے اشتیاق عمل اورزیادہ ہوگا۔

سوال۵: ہم بھی حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کے لیے رحمت کی دعا مانگتے ہیں اور ان پر دود پڑھتے ہیں گویا اللہ تعالیٰ سے ان کے لیے رفع درجات کی شفاعت کرتے ہیں تو ثابت ہوا کہ حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام ہمارے سفارش اور ہم آپ کے سفارش فانقلب المقصود.

جواب: دونوں دعاؤں من برا فرق ب كم حضور عليد الصلوة والسلام كى دعا ت جارے بیڑے یار ہوں گے اور ان کی دعائے بغیر جارا کا منہیں چل سکتا اور جاری دعا اُن سے بھیک مانگنے کے لیے ہے جدیہا کہ تخی کو دعائیں دے کر بھیک مانگی جاتی ہے۔ ای لیے قرآن نے جہاں درود پڑھنے کا تھم دیا ہے وہاں پہلے بی فرما دیا کہ ہم نی علیہ الصلوۃ والسلام پر رحمتیں بھیج رہے ہیں تم بھی ان کے لیے دعا کیا کرو لیعن تمہاری دعا پر رحمت الہی موقوف نہیں پہلی قشم کی دعا شفاعت ہے اور دوسری بھیک مانگنا بلبذاحضور عليه الصلوة والسلام جار في جي ادرجم ان ك بحكارى-سوال ٢: شفاعت ايك حيله ي طور ير جوك كه الله تعالى مغفرت م لي ايك حيله بناتا ب یعنی کسی کوالہام کردیتا ہے تا کہ وہ سفارش کرے۔ جواب: بيشفاعت بابوجامت شفاعت بالحبة شفاعت بالاذن مرطرح كي موكى كداللد تعالى کے دربار میں انسان کے لیے وجاہت وغیرہ سب ثابت ہے۔ چنانچہ قرآن مجید يس ب الْعِزَةُ لِلْهِ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُؤْمِنِينَ . (ترجمه) عزت الله تعالى ادراس ك رسول اورايماندارل ك لي ب-" موى عليه الصلوة والسلام في متعلق فرمايا: Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

105

### شفاعت بالاذن كامعنى

شفاعت بالاذن کا معنی بین کہ ہر مجرم کے لیے اذن سفارش حاصل کیا جائے یا اللہ تعالیٰ خود بخشا چاہے اور بہانہ کے طور پر جناب مصطفیٰ علیقہ کو اشارہ فرمائے بلکہ معنی ہیں ہے کہ کسی کو دربارالہٰی میں بغیر اچازت بولنے کی جرائت اور اجازت نہ ہوگی۔ معزز حضرات کو عام اجازت ہوگی کہ دہ جس مسلمان کی چاہیں سفارش کریں اور بخشالیں اور جس کو عذاب دینا مقصود ہوگا اس کی طرف جناب محم مصطفیٰ علیقہ کا خیال ہی نہ جائے گا۔ بیاسب با تیں تعالیٰ کی عطالے ہیں نہ کہ دھونس ہے۔

مسئله شفاعت اورتبليغي جماعت

ناظرین کرام! سرز مین پاک و ہند میں ایک جماعت تبلیغی جماعت کے نام ہے مشہور ومعروف ہے۔ بظاہر یہ جماعت تبلیغ اسلام اور دینی نشروا شاعت کے لیے بہترین جماعت معلوم ہوتی ہے۔ سفر حضر میں ان کا خلوص وایٹار پر کیف دکھائی دیتا ہے ان کا قول و فعل عبادت ہی دکھائی دیتا ہے جس سے عوام پر کیا خواص پر بھی ان کے زبد وخلوص کا اثر پڑتا ہے اور ان کا طرز عمل مثلی شکل بن کر ایک خاص تاثر پیدا کرتا ہے۔ ہم چاہتے ہیں کہ ان کا نظریہ بھی شفاعت سے متعلق بیش کر دیا جائے۔ مرقبل اس کے کہ ہم اس مسلد سے متعلق ان کے نظریہ کو بیش کریں چاہتے ہیں کہ اس جماعت کے بانی سے روشتاس کرا دیا جائے کیونکہ براعت کے قول وفعل سے جماعت کے افراد ضرور متاثر ہوتے ہیں جیسا کہ دیو بندی جماعت کے شخریہ کریں جاہتے ہیں کہ اس جماعت کے بانی سے روشتاس کرا دیا جائے کیونکہ براعت کے قول وفعل سے جماعت کے افراد ضرور متاثر ہوتے ہیں جیسا کہ دیو بندی جماعت محتر ما! جب کوئی تحریک صحف کی طرف منسوب ہوگی تو وہ قبلہ توجہ ہوگا اور اس محفق تعلی خلی کہ میں احماح بنے کہا ہے۔

تبلیغی جماعت کے بانی مولوی محد الیاس اختر ہیں جو کہ مولوی رشید احمد صاحب

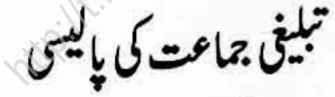
ا گنگوہی دیو بندی کے شاگر درشید میں مولوی الیاس کی تانی صلحبہ آب پر بہت شفیق تھیں فرمایا کرتی تھیں کہ اختر! مجھے تجھ سے صحابہ کی خوشبو آتی ہے بھی پیٹھ پر شفقت اور محبت سے ہاتھ رکھ کر فرما تیں کیابات ہے کہ تیرے ساتھ مجھے صحابہ کی می صورتیں چلتی پھرتی نظر آتی ہیں۔ (د ی دموت س۳۲) مولوى الياس صاحب في فرمايا كم اللد تعالى كا ارشاد كنتم خير امة. الاية كى تفسیر خواب میں بیہ القا ہوئی کہتم مثل ابنیاء علیہم الصلوۃ والسلام کے لوگوں کے واسطے ظاہر (ملفوظات ص٥١) بوگے۔ Click

#### 107

آپ فرماتے میں اگر حق تعالیٰ کمی کام کو لیمانہیں چاہتے تو چاہے ابنیاء بھی کنٹی کوشش کریں تب بھی ذرہ نہیں ہل سکتا اور اگر کرنا چا ہیں تو تم جیسے ضعیف سے بھی وہ کام لے لیں جو ابنیاء ہے بھی نہ ہو ہے۔ (مکا تیب الیاس سے ۱۰۸ او ۱۰۸)

ثابت ہوا کہ مولوی الیاس صاحب دیو بندی ہیں اور بید کہ آپ کے نظریات خاص مقاصد کے حال ہیں اور حقیقت سے ہے کہ تبلیغی جماعت نجدی دہا بی عقائد کی ایک تحریک معلوم ہوتی ہے۔ ان کے اعمال دعقائد نجد یوں کے ساتھ کلی مشابہت رکھتے ہیں بلکہ متحد ہی معلوم ہوتے ہیں اسلامی تبلیغ کا صرف لبادہ اوڑھ رکھا ہے تا کہ اس کے ذریعہ سے بھولے عوام کو عقائد صحیح اہلنت سے بچر کر پورا موحد اور نجدی بنایا جائے جیسا کہ آئندہ ظاہر ہوگا۔

نوٹ: تبلیغی جماعت کے متعلق جو پچھ لکھا گیا ہے اس کا اکثر حصہ کتاب تبلیغی جماعت حقائق و معلومات کے اجالے میں ارشد القادری شائع کر دہ مکتبہ جام نور فیض العلوم جمشید پور بہ ہار سے لیا گیا ہے۔



تبلينى جماعت كرمابق مركزى امير اورمولوى لياس صاحب ك فرزند و جانيش مولوى محمد يوسف صاحب نے اپنے ايک مکتوب ميں تبلينى جماعت كى فد ہجى پاليسى كا ان لفظوں ميں اعلان كيا ہے۔ ہمارا تبلينى كام صرف عمل صالح كے ليے نہيں ہے بلكہ اول بيد ايمانى تحريك ہم اعلان كيا ہے۔ ہمارا تبلينى كام صرف عمل صالح كے ليے نہيں ہے بلكہ اول بيد ايمانى تحريك ہم اور <u>بعد ميں عمل</u> صالح كى ہے۔ اب تك ۲۰ و ۲۵ سال کے تجربہ سے يہى معلوم ہوا ہے كہ شركيہ رسموں (يعنى ميلا دو قيام فاتحہ عرس وغيرہ) اور گنا ہوں كے چھيڑ نے سے لوگ رسموں اور محمل ميں اور يعنى ميلا دو قيام فاتحہ عرس وغيرہ) اور گنا ہوں كے چھيڑ نے سے لوگ رسموں اور گنا ہوں كو چھوڑ تے نيس ليكن اگر ان كو ساتھ ليكر جماعتوں ميں پھرايا جائے اور ان كے سامنے كلہ طيبہ كا سجح مطلب اور مطالبہ سامنے آتا رہے تو رسموں اور گنا ہوں كو خود بخو د چھوڑ دیتے تيں۔ بيہ ہمارا تجربہ ہو اس كو كيسے جھلا ديں۔

108

ناظرین ملاحظہ فرمائیں کہ اس اعلان میں یہ ظاہر کیا گیا ہے کہ تصحیح عقیدہ پہلے ضروری ہے اورعمل بعد میں ہوگا جیسا کہ حقیقت بھی یہی ہے کہ صحت عمل کے لیے عقیدہ کا درست ہوناایک بنیادی اور معیاری حیثیت رکھتا ہے اور یہ بھی بتایا گیا ہے کہ جماعت کے پیش نظرعمل سے بری رسموں اور گنا ہوں جیسے میلا دوغیرہ کو مٹانا ہے۔ تعبلیغی جماعت کی ضرورت

کتاب وسنت کی روشی میں بہت سے اسلام کے خلاف دشمنان اسلام کی تخریجی ساز شوں کی نشاند بی ملتی ہے کہ انہوں نے اسلام کو پر فریب اور خطرناک حیلہ سازیوں سے نیچا دکھانے بلکہ اس کو نتاہ کرنے کی بیٹار کوششیں کی ہیں کہ اگر گہری نظر سے مطالعہ کیا جائے تو بہت ی ایس جماعتیں منکشف ہو جائیں گی جن کا سلسلہ ارتباط کس مکارد عمار دشمن سے متصل معلوم ہوگا۔ مثلاً حکومت برطانیہ کو اس نے اسلام دشمنی کا جو مظاہرہ ملک عرب وغیرہ مشرق وسطی میں کیااور کر رکھا ہے اس کے لیے کو صرف تفریق باہمی کافی تھی مگر اس نے خلافت اسلامیہ کوختم کرنے کے لیے اسباب مہیا کیے باہمی آویزشیں قائم کردیں ان کوئی حصوں میں تقتیم کرکے ابدی تفریق پیدا کر دی اور بعضوں کو زائد امداد دے کر حکومت و اقتدار کی امید دلادی اور دیگر جرب اور حیلے بتائے کہ مسلمان کی عزت وحرمت حتی کہ ان کے وجود تک ختم کرنے کواسلام وایمان شمجھا جانے لگا جیسا کہ نجدی اقتدار میں ہوا۔ ای طرح ہند دستان میں مسلم آبادی کی آبادی اوراس کا اتحاد دا تفاق برطانیہ دغیرہ دشمنان اسلام کوکب گوارا ہوسکتا تھا لہٰذامسلمانوں کے اتحاد وا تفاق کوان کے مذہب وسیاست کوچتی کہ ان کے وجود کو یامال کرنے کی اور ختم کرنے کی سوجھی اور اس کے لیے سازشوں کا جال پھیلانے کی ٹھانی لہٰذا اوّل جناب مرزا غلام احمد قادیانی کو اس کے لیے تیار کیا اور اس ے ہرطرح رعایت واعانت کا دعدہ کیا جس کا مرزا صاحب نے خود اقرار کیا اس سلسلہ میں مرزاصاحب کے الفاظ حسب ذیل ہیں۔

#### 109

مرداماد بھتے ہیں کہ بھی اپنا کام در کم میں ایجی طرح چا سکتا ہوں ند مدینہ میں ایجی طرح چا سکتا ہوں ند مدینہ عمل ند مدینہ عمل ند مار میں ندرہ می لیے دوا کرتا ہوں تیلی رسانت ن میں ندرہ میں ندرہ میں میں میں میں ندرہ میں ندرہ میں ندرہ میں ندرہ میں ندرہ میں ند

دوسری جکہ تھے ہیں۔" ب القیار دل میں یہ می خیال کزرتا ہے کہ جس کور نمنٹ کی اطامت اور خدمت کذاری کی نیت سے ہم نے کلی کتابی مخالفت جماد اور کور نمنٹ کی اطامت میں لکو کر دنیا میں شائع کیں اور کافر وغیرہ اپنے نام رکوائے ای کور نمنٹ کواب تک مطوم نیس کہ ہم رات و دن کیا خدمت کر رہے ہیں۔ میں یعین رکھتا ہوں کہ ایک دن یہ کور نمنٹ حالیہ خرور میری خدمات کی قدر کر ہے گی۔ (تبلیغ رسالت نتا اس مرا)

باظرین ملاحظ فرمائے۔ ان مجارات سے کس قدر واضح ہوتا ہے کہ مرزا صاحب خداو لذکر یم اور رسول کر یم ملک کو محوز کر ایک دعمن اسلام کو دنیا و اخراض کے حصول کے لیے وین و اسلام سب یکو قربان کر رہے ہیں اور دنیا مردار کے مقابلہ میں اخر دی حیات طیبہ اور چاودانہ زندگی کو ترک کر رہے ہیں اور نہ تی اس می شبہ باتی رہتا ہے کہ ان اقر اری بیانات کے بعد کیے یقین نہ کیا جائے کہ مرزا صاحب کی جماعت کو زمنت برطانیہ کے زیر بیا و پر وان مرزائیہ اسلامی لبادہ اوز حکر یکا کہ ایک خفر تے کی حیثیت سے خدمب کی سطح مرزائیہ اسلامی لبادہ اوز حکر یکا کہ ایک خفر تے کی حیثیت سے خدمب کی سطح سے اجر

الی اور زتی کرتے کرتے آن دنیا کی سب سے بڑی تبلیغی جماعت بن کنی جیسا کہ ہفت اروز " جارى زبان" على كز ورتطراز ب-··· موجودہ زمانہ می احمدی جماعت (قادیانی جماعت) نے مظلم تبلیغ کی جو مثال کام کی ب دو چرت انگیز ب لنریچ مساجد اور مذارس کے ذریعہ یہ لوگ ایشیا پورپ افریقہ امریک کے دور دراز کوشوں تک اپنی کوششوں کا سلسلہ قائم کریکے میں جس کی دجہ سے فیر مسلم **عامتوں میں ایک کونہ اضطراب پایا جاتا ہے۔ کاش دوسرے لوگ بھی ان کی مثال سے سبق** الت ( اماري زبان م ٣٣ دمبر ٥٨ م) Click

« تبليغي جماعت" كاابتدائي وجوداور حكومت برطانيد كي

طرف سے مالی امداد

برادران ملت ! ہندوستان میں مسلمانوں کے ملی اور کملی اتحاد کوتو ڑنے کے لیے غالبًا انگريزوں کا بيه پېلامور چه تھا جونہايت کامياب ہواليکن چونکه قادياني جماعت اپنے واضح اور کھلے ہوئے امتیاز (اجراء نبوت یا انکار ختم نبوۃ) اور چونکا دینے والے نام ونشان کی وجہ سے عام مسلمانوں میں موثر ثابت نہیں ہو سکتی تھی جس سے انگریزوں کا کامل تفریقی و تباہی کا مقصد پورانہیں ہوسکتا تھا۔ لہذا ان کو ایک ایس مذہبی تحریک کی ضرورت پیش آئی جس کے چلانے والے اپنے ظاہر کے اعتبار سے سلمانوں میں ایک خاص وجاہت اور اثر ورسوخ رکھتے ہوں تا کہ ان کے ذریعہ سے عام مسلمانوں کو کی وملکی تفریق وانتشار کے مہلک مرض میں ابدی اور دائم طور پر مبتلا کیا جائے۔ چنانچہ اس مقصد کو پورا کرنے کے لیے انگریزوں نے مالی امداد كادافر دعده اورسهارا دے كرمولوى الياس صاحب كوكم اكيا جيسا كه ديو بندى جميعة علاء ك ناظم اعلیٰ مولوی حفظ الرحمان نے اپنے ایک بیان میں خود اس کا اقرار واعتراف کیا ہے جیسا کہ مکالمة الصدرين کا مرتب ان کی ايک گفتگو کا ايک سلسله فل كرتے ہوئے لکھا ہے۔ اى ضمن میں مولانا حفظ الرحمٰن صاحب نے کہا کہ مولانا الیاس کو بلیغی تحریک کے ابتدا میں حکومت ى طرف سے چھردو پيد ملتا تھا پھر بند ہو گيا۔ (مكالمة الصدرين ص ٨ شائع كرده ديو بند ) ملاحظہ فرمائیے کہ مذہب کے نام پر کسی تحریک کو چلانے سے دشمن اسلام کی مالی امداد کا موجب اور علت اور کیا ہوئتی ہے کہ ایک غرمب کو دوسرے سے ظمرا اور لڑا بھڑا کر اہل مذہب کی روحانی اخلاقی اجتماعی قو توں کوانتہائی نقصان پہنچایا جائے بلکہ ان کوختم کیا جائے۔ لٹر بچ اور مواد مہیا کرنے کا سودا اسلام کے نام پر ایک تبلیغی جماعت کی بنیادر کھنے کے بعد طے شدہ اصول وضوابط Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

111

کی روشی میں کام کرنے کے لیے ایسے قلری ونظری مواد کی ضرورت تھی جو ذہن نشین ہونے کے بعد ایمانی چک و دمک کو شعند اکردے اور اہل اسلام میں فہ بھی خانہ جنگی کا ایک ایسا سلسلہ شروع کردے جو بھی ختم نہ ہونے پائے چنا نچ اس کی یحیل کے لیے مولوی اشرف علی تھا نوی کی قلمی خدمات حاصل کی گئیں جیسا کہ اس کا بھی مکالمة الصدرین ص اا پر مولا نا شبیر احمد عثانی د یو بندی کا بیہ بیان نقل کیا گیا ہے کہ انہوں نے مولوی حفظ الرحن کو مخاطب کرتے ہوئے کہا۔ و یکھنے مولانا اشرف علی تھا نوی رحمہ اللہ علیہ بیہ ہمارے آپ کے مسلم بزرگ و پیشوا تھے۔ ان کے متعلق بعض لوگوں کو بیہ کہتے ہوئے سنا گیا کہ ان کو چھ سورو پید ماہوار حکومت کی جانب ے نظاہ رند رانہ کے و لیے بھی مخالف میں اور ند رانہ ہو بھی کیے سکتا ہے کہ نذ رانہ سمجھا جائے نیز مولا نا بظاہ رند رانہ کے و یے بھی مخالف میں اور نذ رانہ ہو بھی کیے سکتا ہے کہ نذ رانہ ایک آد دھ بار چیش موال مولان جاتے ہیں۔ اور بی خالف میں اور نذ رانہ ہو بھی کیے سکتا ہے کہ نذ رانہ ایک آد دھ بار چیش موال ہو جاتے ہیں۔ مواد بھا ہم کہ حکومت برطانیہ نہ ان کی مرید کہ نذ رانہ سمجھا جائے نیز مولا نا موال ہو جاتے ہیں۔ اور بی خالف میں اور نذ رانہ ہو بھی کیے سکتا ہے کہ نذ رانہ ایک آد دھ بار چیش موال ہو اور انہ کے و ای بھی موانہ کا مواد نظر دانہ ہو بھی کیے سکتا ہے کہ نذ رانہ ایک آد دھ بار چیش

ہوسکتا ہے کہ کوئی سے کہے کہ سے ہوسکتا ہے کہ مولا تا صاحب تاجائز طور پر مذہبی تفریق اور باہمی آ دیز شوں کے لیے کمی حکومت سے کوئی رقم وصول کریں بیہ کمی دنیا دار کا کام تو ہوسکتا ہے کہ تاجائز امر پر کمی سے پچھ لے لیے گر مولا تا ہے تو قصح نہیں ہے لہٰ دا مولا تا تھا نو ی کا خود بیان نقل کیا جاتا ہے کہ '' ایکی بات جوان کے نزدیک اور ان کے مذہب میں تاجائز ہوتی

ے اس پر دہ کی قتم کا معادضہ لینے میں کوئی جمجک محسوس نہیں کرتے۔'' دیکھتے تھا نوی صاحب اس زمانه میں جب کہ وہ مدرسہ جامع العلوم کانپور میں مدرس تتھ مجالس میلاد دغیرہ میں خود حاضر ہو جاتے صلوۃ وسلام دعا وقیام سب پچھ کرجاتے حالانکہ وہ ان چیزوں کو تاجائز بچھتے تصریف آپ فرماتے ہیں ..... 'نیز دہاں میں نے بدوں شرکت میلاد قیام کرنا قریب بحال دیکھااور منظور تھا دہاں رہنا کیونکہ منفعت بھی ہے کہ مدرسہ سے تخواہ ملتی ہے۔ (سيف يماني مصنفه مولوي منظور نعماني ص ٣٣) ملاحظہ ہو کہ تعانوی صاحب نے صرف چند پیوں کی خاطراپنے مذہب اپنے خمیر Click

112

اور این اعتقاد کا کس طرح خون کیا ہے۔ اگر تھانوی صاحب کو اپنا دین اور اپنا مذہب پیارا ہوتا تو خدا تعالی کی زمین وسیع تھی اور کسی جگہ جا کراپنے ند ہی تقاضوں کو پامال کیے بغیر دہ رزق حاصل کر سکتے تھے۔لیکن اگر کمی کی نگاہ سکہ رائج الوقت ہی اگر سب کچھ ہوتو پھر عقیدہ اور مذہب کیا دہ تو اپنے آپ کوبھی بچ سکتا ہے۔تو اب اگر تھانوی صاحب اس انداز سے حکومت برطانیہ سے پچھ ماہوار دخلیفہ حاصل کریں توعین ممکن اور جائز ہے کہ آخر مالی منفعت ہے۔ اور ملاحظہ ہوتھانوی صاحب نے فرمایا کہ میں دعوت اور ہدید میں حلال دحرام کو زیاده نبیس دیکھتا کیونکہ میں متقی نہیں ہوں۔ ( کمالات اشرفیص ۲۰۰۳) خيال فرمائي كه جب دعوت اور مديد مي طلال وحرام كازياده خيال ندكيا كميا تواس دعوت و ہدید میں ہوسکتا ہے کہ کوئی قابل اعتراض چیز موجود ہوتو کیا زہداور تقوی اور بزرگی اور قد واسميت مفتى مجدد وحكيم الامت وغيره مون كايمي تقاضاب؟ اور سنئے مولوی تھانوی صاحب کے ملفوظات کے مرتب مولوی خواجہ عزیز الحن لکھتے ہیں۔حضرت تقانوی نے احقر کو مخاطب کر کے فرمایا کہ دیکھتے کہ میرا (تاریخی نام) مکرعظیم ٹھیک ہے پانہیں۔ میں آخریخ زادہ ہوں شیخ زادے بڑے فطرتی ہوتے ہیں جھے بھی فطرتیں (حسن العزيزج اص ١٣) بہت آتی ہیں۔ ظاہر ہے مرخطرناک عیب ہے تو پھر مکار وفطرتی آ دمی کی آ ویزشیں کیسی ہوں گی۔

اکثر با تیں اس سے مکن ہو کتی ہیں۔ بجرادر سنيئ - تقانوى صاحب جن دنول مدرسه جامع العلوم كانبور مي مدرس تص انہی دنوں کا واقعہ ہے کہ محلے کی پھر عورتیں فاتحہ کرانے کے لیے مضائی لیکر آئیں تھانوی صاحب کے طلبہ نے فاتحہ دینے کی بجائے مثھائی لیکر خود کھالی (اس پر فاتحہ نہ پڑھی) اس پر برا ہنگامہ ہوا۔ تھانوی صاحب کو خبر ہوئی تو وہ آئے اور انہوں نے لوگوں کو مخاطب کرتے ہوئے کہا۔ ''بھائی یہاں دہای<u>''</u> رہتے ہیں۔ یہاں فاتحہ نیاز کے لیے پچھ مت دیا کرو۔ (اشرف السوالخ ص ٢٥ ج١)

113

ملحوظ خاطر فرمائیے کہ مولوی تعانوی صاحب نے کتنے ایتھے تاثرات اپنے طلبہ میں پیدا کرر کھے ہیں کہ جس کو ناجا کر بچھتے ہیں رسم شرک قرار دیتے ہیں اس کوخود کھا جاتے ہیں اور تعانوی صاحب ہیں کہ اس پر طلبہ کو پچھ نہیں کہتے لیکن حقیقت واضح ہے کہ جب تعانوی صاحب خود ایک احتیاط کو پندنہیں فرماتے تو ان کے طلبہ ایک چیزوں سے کس طرح مختاط رہ سکتے ہیں۔

بہ جات پر اگر کمی نوعیت کا پھر معادضہ لے لیس تو بالکل مستبعد نہیں اور حقیقت یہ ہے کہ تھا نوی بات پر اگر کمی نوعیت کا پھر معادضہ لے لیس تو بالکل مستبعد نہیں اور حقیقت یہ ہے کہ تھا نوی صاحب کو ٹرید و فردخت سے اور کمی سے پھر لینا اور پھر دنیا تھا نوی صاحب کی ایک فطرت ہوگئی تھی کہ اس میں کوئی باک محسوں نہیں فرماتے تھے۔ چنا نچہ ایسی تمنا کا اظہار فرمایا کرتے۔ ارشاد فرماتے۔ اگر میرے پاس دس ہزار روپید ہوسب کو تخواہ کردوں پھر خود ہی سب کے سب وہابی بن جا کیں۔ (الافاضات الیومیہ ص) کا بن س)

ملاحظہ فرمائے دہابیت کا سوز و گداز اور عشق کہ بخواہ دیکر کسی کوایماندار بنانے کی تو خواہش پیدانہیں ہوئی ہاں مسلمانوں کو دہابی بنانے کی تمنا سے جگر سوکھتا رہا کاش تخواہ دے کر کسی کوتھانوی صاحب مسلمان بنانے کی آرز دکرنے کہ پچھ تواب ملتا۔

ددايجنثول اور کارکنوں کا باہمی رشتہ

او پر فذکور ہوا کہ انگریزوں نے اس تبلیغی تحریک کے ذریعہ اہل اسلام کے خرمن اتحاد و اتفاق کو تفریق باہمی کی بحر کتی ہوئی آگ سے دائی طور پر جلانے کے لیے مولوی تھا نوی اور مولوی الیاس کی خدمات حاصل کیں۔ اب ذرا اس سلسلہ میں ایک آ قا کے دومشترک ایجنٹوں کا ایک دوسرے سے باہمی ربط ویکا تگت بھی ملاحظہ فرما ہے۔ مولوی الیاس صاحب تھا نوی صاحب کی یوں منقبت میں رطب اللیان ہیں۔

114

تعليم توان كي موادرطريقة تبليخ ميرا موكه اس طرح ان كي تعليم عام موجائ كي-" (ملفوظات الياس ص ٥٤) اب تقانوی صاحب بضحوای من ترا حاجی بگویم تو مرا ملا بگو۔مولوی الیاس صاحب کی مدح سرائی میں یوں گوہرافشاں ہیں..... '' حضرت اقد س تھانوی صاحب قدس سرہ العزیز کی عادت مبارک تبلیغی جماعتوں کے پہنچتے وقت ریہ ٹی گئی کہ ان کی دعوت فرماتے دعا فرماتے بعض دفعہ اصول سے مشتی فرماتے ریا تھی سنا گیا کہ فرمایا الیاس نے یا کو آس سے بدل دیا۔ (چشمه آفآب ص١٢) سامعین حضرات! ادراق گذشتہ میں جہاں تک تھانوی صاحب بلکہ دیگر ان کے ہم مشرب صاحبوں کی تعلیمات و تصنیفات کے ذریعہ مسلمانوں میں مذہبی خانہ جنگی ادر فرقہ واراند فساد وانتشار بريا ہونے كا سوال ب جوكد دشمنان اسلام أنكريزوں كا مدعا تھا۔ ان كے چند نمونے سرد قلم ہو چکے بی جنہیں پڑھ کر آپ اس نتیجہ پر یقینا بنی گئے ہوں کے کہ نہایت ایمانداری کے ساتھ چھ سوروپے ماہوار کی رقم خطیر کا پورا پوراحق نمک ادا کردیا گیا ہے اور فریضہ منصبی کی ادائیگی میں دونوں صاحبوں نے سرموفرق نہیں کیا۔ ایک نے فتنہ پر درلٹر پچر تیار کر کے دوسرے نے تبلیغ ودعوت کا دلفریب طریقہ ایجاد کر کے ایک مثال قائم کردی ہے۔ نیز بیر بھی واضح ہو گیا کہ جو پچھان کے متعلق لکھا گیا ہے وہ محض الزام نہیں بلک

ایک تاریخی حقیقت ہے جس کوذکر کرنے والے خودان حضرات کے معتقدین ومتعلقین ہیں مثل مشہور ہے کہ کھر کا بھیدی لنکا ڈھائے اگر بی کھر کے لوگ راز سربستہ فاش نہ کرتے تو ہمیں اس کی ہوا بھی نہ گتی۔ ايك اہم سوال جب سطور مذکورہ میں بید داضح کیا گیا کہ بیاس انگریز کی جال تھی کہ اس نے مسلمانان ہند میں تفریق پیدا کرنے کے لیے بیہ سازش کی تقی تو تبلیغی جماعت کا اس نظر بیہ کی Click

115

محیل کے لیے نجدی حکوت سے ساز باز کرنے کا کیا مطلب؟

تفريق بين المسلمين اورأن ميں انتشار كى نوعيت

ناظرین کرام ! جب آپ نے اوراق گذشتہ میں یہ بجھ لیا کہ ید دشمن اسلام انگریز وغیرہ کی شرارت محقی کہ تفریق اور انتشار کے لیے مرز اغلام احمد قادیانی کی طرح مولوی تھا نو ی صاحب اور مولوی الیاس کو بعد میں تیار کیا گیا اور ان کو معقول معاوضہ دیا گیا۔ اب سوال یہ پیدا ہوا کہ انہوں نے بی تفریق اور انتشار مین المسلمین کو کس طرح ہوا دی اور کیا حیلہ اور حربہ پیدا ہوا کہ انہوں نے بی تفریق اور انتشار مین المسلمین کو کس طرح ہوا دی اور کیا حیلہ اور حرب پیدا ہوا کہ انہوں نے بی تفریق اور انتشار مین المسلمین کو کس طرح ہوا دی اور کیا حیلہ اور حرب مسلمال کیا۔ سنے بید حضرات جانتے تھے کہ فتنہ مرز اندیت سے مسلمان کچھ بیدار ہو گئے ہیں جلدی جلدی متاثر نہیں ہوں گے کسی فوری انگیزت اور تیز پالیسی سے اور چمک جا کمیں گے۔ قالبًا آخر بیہ طے پایا کہ مشرق وسطی میں خبری حکومت نے جو انداز تحریر اختیار کیا ہے وہ اختیار کیا جائے کہ کسی اسلامی مسلد کو میا منے رکھ کر اور شرعی حیثیت کا لبادہ اوڑ ھر کی اس تقریق کی طرح ڈالی جائے اور خبری تحری کی وضاحت کر اول جائے بلکہ اس سے تعاون کا مطلبہ کیا جائے چنا نچہ بحد میں آتا ہے کہ ای غرض کے لیے مولوی اساعیل وغیرہ کو تجاز بھیجا گیا تا کہ وہ

حالات اور تاریخ بتاتی ہے کہ مولوی اساعیل وغیرہ تجاز گئے اور حکومت نجد سے ان کی تحریک کی ابتدائی کارردائی اور تکمیلی مراحل سے کوائف دریافت کیے جن کو سن کر مولوی اساعیل صاحب نہایت متاثر ہوئے نجدی حکومت نے پوری پوری حوصلہ افزائی فرمائی بلکہ اپنی کامیابی کے لیے اپنی سی تحریک چلانے کی ترغیب دی اور اسی شرط پر اپنی معاونت اور توجہ و غایت بھر عنایت کا دعدہ کیا تا کہ آئندہ اپنی حکومت کو زیادہ پھیلا یا جا سکے جس کو مولوی اساعیل صاحب نے تبول کیا اور اس کو اپنانے کے لیے سر دھڑ کی بازی لگانے کا دعدہ کیا جس پر نجدی حکومت نے مولوی صاحب کو اپنی کرم وجود سے نواز ااور نجدی تحریک پر مشتمل چند کتا ہیں جن میں کتاب التو حید بھی تحق عطا کیں۔ چنانچہ مولوی اساعیل صاحب نے والیسی پر کتاب التو حید

## h<u>ttps://ataunnabi.blogspot.com</u>

کا ترجمه بصورت تقویت الایمان لکھا ادر اس میں خوب زور لگا کرنجدی عقائد کاعکس بحرا ادر اب پہلے عقائد سے بالکل انحراف کیا جس سے اللہ کی مخلوق کیا ہے کیا ہو گئی۔ ناظرین کرام! اب ہم عقائد نجد بداور ان کی تحریک کا پس منظر بیان کرتے ہیں جن کومولوی اساعیل دغیرہ نے قبول کرتے ہوئے سرز مین ہند دغیرہ میں پھیلانے اور ان کو اپنانے کی سعی بلیغ کی تا کہ تبلیغی جماعت دغیرہ کی بیہ جاہمی اور اس کا آخری مقصد معلوم ہو سکے ادر کسی نتیجہ پر پنچنا آسان ہوجائے۔

عقائد وبإبيدنجديه

يشخ الأسلام مولوى حسين احمد صاحب ديوبندى وركن جعية العلماء مندوسر براه تبليغي جماعت کی زبان سے سینے ۔ آپ فرماتے میں: "محمد ابن عبدالوباب نجدى ابتدائ ترجوي صدى من نجد عرب ي

ظاہر ہوا اور چونکہ خیالات باطلبہ اور عقائد فاسدہ رکھتا تھا اس لیے المسنت والجماعت في وقمال كيابالجرائ خيالات كى تكليف ديما ر ہا اور ان کے اموال کوغنیمت کا مال اور حلال سمجھتا رہا۔ ان کے قُل کرنے کو باعث ثواب ورحت شار کرتا رہا۔"

(الشهباب الثاقب ص٣٢) محمد بن عبد الوباب كاعقيده تقاكة "جمله ابل عالم اورتمام مسلمانان ديار مشرك وكافر ہی اور ان سے قتل و قتال کرنا اور ایکے اموال کو ان سے چھینتا حلال اور جائز بلکہ داجب ب-"(الشهاب ص٣٣) خلافت کمیٹی کے دفد کی رپورٹ کے ص ۸۰ پر ب مدیند منورہ کے اجتماع میں نجد کے قاضی نے علماء ہدینہ کو بہ خطاب کیا یا اہل الحجاز انتم اشد کفراً من ہامان و فرعون نحن قاتلناكم مقاتلة المسلمين مع الكفار انتم عبادحمزة وعبد القادر. Click

117

ترجہ: ''اے باشندگان تجاز! تم ہامان اور فرعون سے بھی بڑھ کر کافر ہو ہم تمہارے ساتھ ای طرح قال کریں گے جس طرح کافروں کے ساتھ کیاجاتا ہے۔تم امیر حمزہ اور عبد القادر (جیلانی) کے پجاری ہو۔''

ان کا خیال ہے کہ رسول مقبول علیہ الصلوٰۃ والسلام کا کوئی حق اب نہیں اور نہ کوئی احسان اور فائدہ آپ کی ذات پاک سے بعد وفات ہے۔'' (الشہاب ص سم ) نجدی اور اس کے اتباع کا اب تک پچی عقیدہ ہے کہ انبیاء علیہم الصلوٰۃ والسلام ک حیات فظ اسی زمانہ تک محدود ہے جب تک وہ دنیا میں تھے بعد از ال وہ اور دیگر موسنین موت میں برابر ہیں۔ ص ۴۵

وہابی نجد یہ یہ یہ اعتقاد رکھتے ہیں اور برطا کہتے ہیں کہ یارسول میں استعانت بغیر اللہ ہے اور دہ شرک ہے (ص ۲۵) وہابیہ خبینہ کثرت صلاۃ وسلام و درود خیر الانام علیہ الصلوٰۃ والسلام اور قراء ۃ دلاکل الخیرات وقصیدہ بردہ قصیدہ ہمزیہ اور اس کے استعال کرنے اور ورد بنانے کو تخت قبیح و مکردہ جانتے ہیں۔ (ص ۲۲) وہابیہ امر شفاعت میں اس قدر تنظی کرتے ہیں کہ بمز لہ عدم (نہ ہونے کے برابر) پہنچا دیتے ہیں۔ (ص ۲۷) وہابیہ سوائے علم احکام الشرائع کے جملہ علوم و اسرار حقانی وغیرہ سے ذات سرور کا سَنات خاتم النہ مین علیہ الصلوٰۃ والسلام کوخالی جانتے ہیں۔ (ص ۲۷)

وہابید نفس ذکر ولادت حضور سرور کا نتات علیہ الصلوٰۃ والسلام کوفتیح و بدعت کہتے ہیں۔ اور علیٰ ہذا القیاس اذکار اولیاء کرام رحم م اللہ تعالی کو بھی برا سجھتے ہیں۔ (ص۲۷) ملک کیری کے لیے جو آلہ ان کے پاس ہے یعنی قوم خبر! اس کو ایک صدی سے زیادہ یہی سکھایا گیا ہے کہ اس کے علاوہ سب مسلمان کا فرو مشرک ہیں اور خبر یوں کی گذشتہ صدی کی تاریخ بھی یہی بتاتی ہے کہ ان کے ہاتھ کفار کے خون ہے بھی نہیں ریکھے گئے۔ جس قدر خوز یزی انہوں نے کی ہے دو صرف مسلمانوں کی کی ہے۔ (ر پورٹ دفد کمیٹی ص ۱۵) ثالیٰ نبوت و حضرت رسالت مآب علی صاحبہا الصلوٰۃ والسلام میں وہابیہ نہا یت Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

118

گتاخی کے کلمات استعال کرتے ہیں اور اپنے کوممانک ذات سرور کا نکات خیال کرتے ہی**ں** اورنهایت تھوڑی ی فضیلت زمانہ تبلیخ کی مانتے ہیں اور شقاوت قلبی اور ضعف اعتقادی کی دجہ ے جانتے ہیں کہ ہم عالم کو ہدایت کرکے راہ پر لاتے ہیں (ص ٢٢) وہابد عرب کی زبان ے بار ہا سنا گیا ہے کہ الصلوة والسلام علیک یا رسول اللہ کو بخت کرتے ہیں اور اہل زمین پر بخت نفرین اس ندادخطاب پر کرتے ہیں اوران کا استھز ااڑاتے ہیں۔ ص ۲۵ مولوي انورشاه كانتميري يشخ الحديث ديوبند امام محمد ابن عبد الوهاب النجدي فَاِنه كان رجلاً بليداً قليل العلم فكان يسارع الى الحكم بالكفر. (ترجمه) "محمد ابن عبد الوباب نجدى ايك كم علم اوركم فنهم انسان تقا اور اى وجد سے كفر كاظم لگانے میں اے کوئی باک نہ تھا۔ (مقدمہ قیض الباری از انور شاہ کا شمیری) مولوى قارى محمد طيب مهتم مدرسه ديوبند وہ (عبد الوہاب نجدی) بہت سے مبال اور جائز امور کو حرام کہتے ہیں کوئی باک محسون نہیں کرتے۔ (ماہنامہ دارالعلوم دیو بند فروری ۱۹۲۳ء میں ۲۹) مولوى رشيد احمه صاحب كنكوبي

# محمد بن عبدالو باب کے مقتد یوں کو و بابی کہتے ہیں۔ ان کے عقا کد عمدہ تھے۔ محمد ابن عبد الو باب عال بالحد یث تعا بدعت و شرک سے رو کتا تقا۔ ( فتا و کی رشید یہ ص ۱۵ ا مولو ی خلیل احمد و یو بندی انبیطو ی ان (محمد بن عبد الو باب) کا عقیدہ یہ تھا کہ بس وہ بی مسلمان ہیں اور جو ان کے خلاف ہو وہ مشرک ہے۔ اس بنا پر انہوں نے علاء ا باسنّت کا قتل مباح سمجھ رکھا تھا؟ (التصديقات لدفع التلبيسات المعروف بالمھند ص ۱۳)

119

اس کتاب پر شیخ الہند مولوی محمود الحن دیو بندی، مولوی اشرف علی تقانوی دیو بندی سے اکابر علاء دیو بند کے تقدیقی د شخط شبت جیں۔

ان عقائد نجديد وبابيد كاخلاصه

تحمد بن عبدالو باب نجدى ابتدائے تیر ہویں صدى يل نجد عرب سے ظاہر ہوا ادر بن عقائد باطلہ فاسدہ سے اہلسنّت والجماعت كومباح الدم سجحتا تھا اوران كے مالوں كو حلال اللہ جہت سجحتا تھا اور ان تحقّل كو باعث رحمت و تو اب بلكہ جہاں بحر كے مسلمانوں كو كافر مشرك ور ان كوتل كرتا ان كے مالوں كو لوننا چھينا حلال و جائز بلكہ واجب سجحتا تھا۔ باشندگان تجاز كو بل كہا كہ تم بامان اور فرعون سے بڑھ كر كافر ہو تر بمار ساتھ كافروں كى طرح قتال ضرورى ہے كہ تم امير حزرہ اور عبدالقادر جيلانى كے پچارى ہو۔ رسول كريم عليل تله كا وفات كے بعد كو كى تى واحدان نبيس اور نمى آپ سے اب كوئى قائدہ ہے۔ ابنياء كرام عليم الصلوٰة والسلام كى ميات اي حد تك تھى جب تك وہ دنيا ميں رہے۔ وفات كے بعد نو كو فات كے بعد كو كى اي اس مرحزرہ اور عبدالقادر جيلانى كے پچارى ہو۔ رسول كريم عليل تھ كا وفات كے بعد كو كى اي دان نبيس اور نمى آپ سے اب كوئى قائدہ ہے۔ ابنياء كرام عليم الصلوٰة والسلام كى ديات اى حد تك تھى جب تك وہ دنيا ميں رہے۔ وفات كے بعد نبي وغيرہ نبي سالوں كى شاعت اي ان مير حزرہ اور عبدالقادر جيلانى كے پچارى مور رسول كريم عليل اله كار والى ماحد كوئى م ہونے كے برابر ہے۔ حضور عليہ الصلوٰة والسلام علوم شريعت كے علادہ اور جملہ علوٰ ہوا اسرار المان خال خالى اور المام كى اور ميں اور حضور عليه الصلوٰة والسلام كر معنوں تيت اور ملوں ميں مرابر ميں الم مونے كے برابر ہے۔ حضور عليہ الصلوٰة والسلام علوم شريعت كے علادہ اور جملہ علوم اور اسرار المان حال خالى اور بے بہرہ ہيں اور حضور عليه السلام كو نشر والا در والوں ميں مرابر در الموں اور المرار

اور دلائل الخيرات تصيده برده تصيده بهمزيه وغيره كودرد بنانا سخت فتبيح دمكروه ب-حفرات! دہابیہ نجد یہ اور محمد بن عبد الوہاب نجدی کے بی مختصر عقائد ہیں جو کہ یو بندی گردہ کے منطق الاسلام مولوی حسین احمد صاحب نے اپنی کتاب الشہاب میں ذکر کیے یں جیسا کہ اور مذکور ہوا۔ اب بیہ امر ظاہر و باہر ہے کہ جو محض بیہ عقائد رکھے گا ان کی تبلیغ کرے گا ان کوعین ایمان داسلام شمجھے گا بلکہ ان پڑمل کرتا نہ بیہ کہ جائز بلکہ داجب ادر ضروری **تسور کرے گاان کی مخالف کی قبیح د مذموم بلکہ اسلام کا انکار خیال کرے گا دہ ببرصورت قطعی طور** 

120

پر دہابی ہوگا۔ محمد بن عبد الوہاب کا متبع ہوگا لہٰذہم جاتے ہیں کہ بعض ایے حضرات کا ذکر کریں جنہوں نے ان عقائد کی تصویب اور صحیح کی اور ان کو جائز کہا ان پڑل کرتا صحیح معنی میں ایمان و اسلام بتايا ہے۔ ان حضرات کا ذکرجنہوں نے عقائد دہابی نجد بیرکو پسند کیا ہے ليغنى علماء ديو بند دغيره تبلیغی جماعت کے پیشوا اعظم مولوی رشید احمه صاحب کنگوبی اپنے فتاوی رشید یہ ج اص ۱۹ پر فرماتے ہیں۔ محمد بن عبد الوہاب کے مقتد یوں کو دہابی کہتے ہیں۔ ان کے عقائد عمدہ تھے اور مذہب ان کا حنبلی تھا البتہ ان کے مزاج میں شدت تھی مگر وہ اور ان کے مقتدی ایتھ ہیں مگر جوحد سے بڑھ گئے ہیں ان میں فساد آ گیا ہے ادر عقائد سب کے متحد ہیں۔ اس فتوى مي محمد بن عبد الوباب ك مقتديوں كو دبابى سليم كيا كيا بادر ان ك عقائد کوعمدہ بتایا گیا ہے۔صرف بچاؤ کے لیے ان کا مذہب حنبلی بتا دیا گیا ہے۔ تبلیغی جماعت کے سربراہ مولوی منظور احمد نعمانی فرماتے ہیں کہ ''ہم خود اپنے بارہ میں بھی صفائی سے عرض کرتے ہیں کہ ہم بڑے بخت وہابی ہیں۔ (سوائح مولوى محمد يوسف كاند هلوى ص ١٩٠) تبلیغی جماعت کے مرکز ہدایت مولوی اشرف علی صاحب فرماتے ہیں بھائی ! یہاں وہابی رتب ہیں یہاں فاتحہ ونیاز کے لیے پچھمت لایا کرو۔ (اشرف السوائح ج اص ۳۵) مولوی رشید احمه فتادی رشید به ج ۲ص ۱۳۳ پر لکھتے ہیں ''اگر کوئی فخص قبروں پر جا دریں جڑھاتا ہواور مدد بزرگوں ہے مانگتا ہویا بدعتی مش جواز عرس رسوم دغیرہ کا قائل ہو اور بہ جانبا ہو کہ بیا فعال اچھے ہیں تو ایسے مخص ےعقد نکاح جا رُز ہے پانہیں۔ جواب: جو مخص ایسے افعال کرتا ہو دہ قطعۂ فاس ہے اور احتمال کفر کا ہے ایسے سے نکاح کرنا دختر مسلمہ کا اس واسطے ناجا مَز ہے کہ فساق سے ربط وضبط کرنا حرام ہے۔ Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

121

ج سوم اا پر ہے کہ محرم میں ذکر شہادت حسین علیہ السلام کرنا اگر چہ بردایت صحیحہ ہو سبیل لگانا شربت پلانا چندہ سبیل ادر شربت دینا یا دودھ پلانا سب نادر ست اور تصبیبہ بالردافض کی دجہ سے حرام ہے۔

ج مص ۱۵۳ پر ہے کمی نے آپ سے دریافت کیا کہ عیدین میں معائقہ یا بغل میر ہونا کیسا ہے ارشاد فرمایا۔عیدین میں معانقہ کرنا بدعت ہے۔ ان تین عبارتوں میں وہی تکم ہے جو کہ دہابیہ دیا کرتے ہیں۔

مولوی منظور نعمانی صاحب لکھتے ہیں کہ "آپ مسلمان کہلانے والے ان قبور یوں اور تغربیہ پرستوں کو دیکھ لیچئے۔ شیطان نے ان مشرکانہ اعتقادات اور مشرکانہ اعمال کو ان کے دلوں میں ایسا اتار دیا ہے کہ وہ اس سلسلہ میں قرآن اور سنت کی کوئی کمی بات کے روادار نہیں میں انہی لوگوں کو دیکھ کراگلی امتوں کے شرک کو بچھتا ہوں۔

(ما بهامدالفرقان مكتوبات جمادى الاوّل ص ٢٠، ٢٢٥)

يهان پر بھى وبى علم ہے جو كەد بابيد لكايا كرتے ہيں۔

مولوی اشرف علی تھانوی عقیقہ دختنہ و کسم اللہ کے مکتب میں جمع ہونا سب ترک کردد نہ اپنے گھر کرد نہ دوسرے کے ہاں بہاں شریک ہوتی میں تیجا دسواں چا لیسواں دغیرہ شب برات کا حلوہ یا محرم کا تہوار خود کرد نہ دوسرے کے ہاں جا کر ان کا موں میں شریک ہو فاتحہ د نیاز دلیوں کی مت کرد بزرگوں کی منت مت مانو۔ شب برات کا حلوہ عرفہ مبارک کی روثی پچھ مت کردکہیں بیاہ شادی مونڈ ن چلہ چھٹی عقیقہ متلنی چوتی وغیرہ میں مت جاؤں نہ اپنے ہاں کی مت کردکہیں بیاہ شادی مونڈ ن چلہ چھٹی عقیقہ متلنی چوتی وغیرہ میں مت جاؤں نہ اپنے ہاں کی کو بلاؤ۔ بہتی زیور ایک کتاب ہے اس کو یا تو پڑھ لیا کرد یا س لیا کردادر اس پر چلا کرد.... برات کا حلوہ پکانا رمغان میں ختم قرآن کے موقعہ پرشیر بنی ضرور کرنے کے لیے چندہ مانگنا۔ برات کا حلوہ پکانا رمغان میں ختم قرآن کے موقعہ پرشیر بنی ضرور کرنے کے لیے چندہ مانگنا۔ دوائی میں اور کوئی میں اور مولود شریف میں شریک ہونا درست نہیں اور کوئی ساعرین اور مولود درست نہیں۔ ساعرین اور مولود درست نہیں۔ ( فاری سے ۲۰ س)

122

مولوی اشرف علی صاحب بہتی زیورج اص ۲۲ پر لکھتے ہیں...... دیمی کودور ہے پکارنا اور یہ مجھنا کہ اس کو خبر ہوگئی ہے۔ کسی سے مرادیں مانگنا کسی کے سامنے جھکنا یا تصویر کی طرح کھڑے رہنا سہرا باندھنا علی بخش حسین بخش عبد النبی وغیرہ نام لکھنا یوں کہنا کہ خدا و رسول اگر چاہے تو فلاں کام ہوجائے گایعنی یہ سب شرک دکفر ہے۔'' کفروشرک کی باتوں کا بیان

د یکھتے قصد السبیل اور بہتی زیور کے بید سائل واحکام اور وہا بید کے احکام ایک جیسے معلوم ہور ہے ہیں) تقویۃ الایمان ص مولفہ مولوی اساعیل صاحب پر ہے۔ ''کافر بھی اپن بتوں کواللہ کے برابر نہیں جانتے تھے بلکہ اس کا مخلوق اور اس کا بندہ سمجھتے تھے اور ان کوان کے مقابل کی طاقت ثابت نہیں کرتے تھے مگر یہی پکارنا اور منتیں مانی اور نذر و نیاز کرنی اور ان کوا پنا وکیل اور سفار شی سمجھنا یہی ان کا شرک اور کفر تھا سو جو کوئی کسی سے بید معاملہ کرے کو کہ اس کو اللہ کا بندہ وقلوق ہی سمجھ سوا بوجہل اور وہ شرک میں برابر ہیں۔''

د کیمتے بی عبارت مس طرح وہا ہی کا پر چار کر رہی ہے ، اور بطریق غلو بلا وجر کس قدر اسلام کو کفر بتایا جا رہا ہے۔ بلغة الحیر ان مصنفہ مولی حسین علی وال تعجر ان ص ۲ پر کلصتے میں یا شخ عبد القادر یا خواج ش الدین پانی چی چنا نچ عوام میکو یند شرک و کفر است۔ مولوی مرتضی حسن ناظم تعلیم و یو بند بحوالہ پر چہ اخبار امر شر ۱۰ اراکتو بر ۱۹۹۷ء ان عقائد باطلہ پر مطلع ہو کہ انہیں مرتد کا فر ملعون جبنی نہ کہنے والا بھی ہی مرتد و کا فر ہے پھر اس کو جوابیا نہ سمجے وہ بھی ایسا ہی ہے۔ جو ایسا نہ سمجے وہ بھی ایسا ہی ہے۔ مولوی رشید احمد صاحب کنگو ہی نے تقویت الا کمان کی یوں تائید کی ہے جیسا کہ پہلے بھی گز رچکا ہے۔ رکھن پڑھنا اور عمل کرنا عین اسلام ہے ( فادی رشید یہ ص ۱۳ و ۱۳ ان ۲) بندہ کے نزدیک س

123

سائل اس کے میچ بیں۔ تمام تقویت الایمان پر عمل کرے۔ (فآدی رشید بی ص ۲۰ ج۱) اور كتاب تفويت الايمان نهايت عمده كتاب اور ردشرك وبدعت من لاجواب ب- استدلال اس کے کتاب اور احادیث سے بیں اس کا رکھنا اور پڑھتا اور عمل کرتا عین اسلام ہے۔ فاتحہ کا ير مناكمان برياشيري بربعت صلالتدب- بركز ندكرما جاب (فادى رشيديد م ٢٠) ناظرین کرام! ان حوالجات سے روز روش سے بھی زیادہ واضح ہوگیا کہ ان حضرات علاد یو بند کے عقائد دہی عقائد ہیں جو کہ وہابی نجد یہ کے ہیں نہ بیہ کہ ان حضرات نے فقط تائيدى كى ب بلكه صاف اور واشكاف الفاظ من اعلان كياب كه بدان ك عقائد واعمال ہی۔ انہی عقائد کی نشر داشاعت وہلینے وتذکیران کا مقصد حیات ہے اور انہوں نے کھلا اقر ارکیا ہے کہ وہ بڑے بخت کٹڑ اصلی وہانی ہیں اور اس پر ان کا اصرار ہے اور ای کی دعوت ان کا اصل مرعاب- بظاہر سنیت کا اور کہیں مقلدیت کا اور کہیں حفیت وغیرہ کا لبادہ اوڑ ھالیا جاتا ہے بلکہ دہابیت سے نفرت کا اظہار کیا جاتا ہے تا کہ توام پر راز فاش نہ ہوجائے اور حقیقت بیہ ہے کہ انکو دہابیت سے نفرت اور بیزاری نہیں کرنا چاہتے بلکہ کھلے بندوں اخبارات ورسالہ جات وغیرہ میں کثرت سے اس کا اظہار عام کر دینا ضروری ہے کہ بھائی ہم تو اصل میں

إن عكماء كا إختلاف كب سے موا ناظرين كرام! ان مسائل متنازعة بيها ميں ان حضرات علاء كا اوّل كوئي اختلاف نه تمارد تكحتے۔ حضرت حاجی امداد اللہ مہاجر مکی کا بیان پہلے گزر چکا ہے کہ آپ کے ان تلاخہ  $(\mathbf{I})$ حفرات میں پہلے ہے کوئی اختلاف نہ تھا یہ فتنہ تقویت الایمان (جو کہ حقیقت میں كتاب التوحيد كاترجمه ب) ب اور برايين قاطعه كى اشاعت ب پيدا ہوا اور اى نے بیآ گ وشورش پیدا کی ہے۔ Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

## n<u>ttps://ataunnabi.blogspot.com</u>

#### 124

| مولوی اساعیل صاحب کا خود اعتراف نقل کیا گیا ہے کہ انہوں نے اس کوشلیم کیا          | (٢) |
|-----------------------------------------------------------------------------------|-----|
| ہے کہ اس میں انتہائی غلواور تشدد ہو گیا ہے حتی کہ شرک اصغر جو کفرنہیں کو شرک اکبر |     |
| میں داخل کیا گیا ہے یعنی مسلمانوں کو کافرینا دیا گیا ہے۔                          |     |
| علامہ شوکانی اور ہدیتہ المہدی سے نقل کیا گیا ہے کہ بیسب بے اعتدالی اورغلو وتشدد   | (٣) |
| مولوی اساعیل کی تقویت سے پیدا ہوا ہے۔                                             |     |
| د یو بندی شیخ الاسلام مولوی حسین احمد ے مذکور ہے کہ انہوں نے عقائد و ہابیہ        | (٣) |
| مذكوره كوعقائد فاسده اورخيالات كاسده بتايا                                        |     |
| اکناف واطراف حتی کہ علاء حرمین طبیجین کے نزدیک بید عقائد اسلامی نظریات و          | (۵) |
| عملیات کے خلاف میں جیسا کہ حاجی امداد الله صاحب قدس سرؤ سے جو کہ                  |     |
| د یو بندی عہاء کے پیرومرشد میں نقل کیا گیا ہے۔                                    |     |
| کتاب وسنت کی معتد بہ اور جمہور مفسرین کی عمومی تاویل وتفسیر کے برخلاف ہے۔         | (٢) |
| على بذا القياس ديمي صاف ظام ب كم يهلكوئي اختلاف ندتها بلكه بعدك                   |     |
| پيداداراورايجاد بنده ب-                                                           |     |
| 12 11 - 7                                                                         |     |

تحبري حريك كاليل متطر

ناظرین کرام! ادراق گذشتہ میں نجدی اقتدار کے جن عقائد واعمال کا نقشہ آپ نے ملاحظہ فرمایا ہے غالبًا وہ باوجود بکہ کتاب وسنت اور جمہور اسلام کے خلاف تھے تھن حصول اقتراراور تفریق بین اسلمین کی بخیل کے لیے اپنے خیال سے پاکسی دشمن اسلام کے ایماءاور اکسانے کی دجہ سے بنائے گئے اور کتاب وسنت کو آلہ بنا کرعوام اہل سنت والجماعت کو ان اختراعیہ عقائد کے مخالف قرار دے کرقتل عام کر دیا اور ان کے ساتھ وہ سلوک کیا جس کو سننے ے انسان کے رونکٹے کھڑے ہونے لگتے ہیں۔اور شرمندگی سے تاریخ کا سرجھک جاتا ہے۔ ببرصورت نجدى تحريك كالپس منظربيه معلوم هواكه جمهوريت اسلام كوختم كرديا جائے Click

اوركماب وسنت كوآله بتاكر جرمخالف كونة تتخ كرت بوئ جرأ وقهرأ اپتا تسلط جمايا جائ اور تغریق باہمی کے ذریعہ اسلامی شان وشوکت اور اتحاد و اتفاق مسلمین کو پارہ پارہ کر دیا جائے اور من مانی کاردائیوں سے اپنی خواہش دہوں کی سیمیل کی جائے بلکہ اس نوعیت کی تحریک کو اتنا عام کردیا جائے کہ سلمانان عالم کے ساتھ بھی سلوک اوران پر ای قسم کا غلبہ اور تسلط حاصل کیا جائے چتانچہ اس نظریہ کے لی منظر نجدی حکومت نے مولوی اساعیل کومتاثر کیا ادر ان کو کتابیں دیں جن کے تاثرات کو مولوی اساعیل صاحب نے اپنی کتاب تقویت الایمان من کھلے بندوں ذکر کیا جس کی تائیہ علاء دیوبندنے کی بلکہ اس ہے اتنے متاثر ہوئے کہ خود اقرار دہایی ہونے سے ذرا جمجک محسون نہیں کی اور بھی وجہ مطوم ہوتی ہے کہ مولوی اساعیل کے بعد بھی دیو بندی علماء کا نجدی حکومت کے ساتھ انتہائی جوڑ تو ڑر ہااور ہے کما ہوالظا ہر۔

## دیوبندی علماء کا تجدی حکومت سے رابطہ

ی عمر بن الحن کے برادرا کبر صح عبد اللہ بن الحن ہے بھی کٹی بار ملنا ہوا (جن کے ساتھ مولا تالیاس کا معاہدہ ہوا) اور دہ بڑی شفقت ہے چیں آئے پچھ لوگ (تبلیغی) جماعت ے متعلق بیتاثر پیدا کرتے تھے کہ بیہ جماعت فاسدۃ العقیدۃ ہے اور بیشکوہ علماء تک پہنچاتے علاء کے تعلق اور اہل رسوخ سے ملاقات نے شکایت پہنچانے والے کے اثر کوختم کردیا۔ ناظرین خاہر ہے کہ فاسدۃ العقیدۃ کا مطلب یہی ہے کہ نجدی عقیدہ میں تبلیغی جماعت کا عقیدہ فاسدہ ب اور اس کی شکایت پہنچائی گئی ہوگی اور ازالہ اور مخالفین کی زبان بندی جب بی ہوئتی ہے کہ نجدی حکومت کو باور کرایا جائے کہ نہ صاحب ہمارا عقیدہ دبی ہے جو کہ آپ کا عقیدہ ہے تو شکایت کا ازالہ بھی ہو گیا اور مخالفین کی زبان بھی بند ہوگئی اور حکومت نجد بھی خوش ہوگئی۔ ثابت ہوا کہ دونوں کا ایک ہی عقیدہ ہے ورنہ آپ خیال فرما کمیں کہ نجد کے قاضوں اور نجدی علاء وحکماء اور حکام کے سامنے اپنے فاسد العقیدہ (بدعقیدہ) ہونے کے الزام کی صفائی کیے ہو سکتی ہے؟

126

د یو بندی بیخ الاسلام مولاناحسین احمد صاحب نے جب والی نجد شاہ سعود ابن عبد العزیز ہندوستان کے دورے پر آئے تھے تو مولوی حسین احمد نے ۲۹ رنومبر ۱۹۵۵ء کو انہیں جعية العلماء مندى طرف سے سپاسنامه پیش كيا تھا ورجس جلسه ميں سي سپاسنامه پیش كيا تھا اس میں وزیراعظم پنڈت نہرو آنجہانی بھی موجود تھے مولوی حسین احمہ نے شاہ سعود کو خطاب کرتے ہوئے کہا۔

" ياصاحب الجلالة ! خاص تجاز مقدس تح سلسل من جب جلالة الملك المرحوم سلطان عبدالعزيز بن سعود رحمهم اللدف فأتحلنه اقدام اقدار كياتو جمغيت علماء مندبى وه جماعت تھی جس نے بور پین ڈپلومیس کے خلاف اس اقدام کو تجاز مقدس کے لیے نیک فال سمجھا اور سلطان مرحوم کومبارک باد پیش کی۔ پھر اپنے خصوصی نمائندوں کے ذریعہ موقع بہ موقع سلطان مرحوم کی خدمت میں مفید مشورے پیش کرتی رہی اور جعیة علاء مذکور کو فخر ہے کہ سلطان محروم نے ان کے مشوروں کو شرف قبولیت عطا فرمایا جس سے مخالفین کی زبان بھی بند ہوئی اور اصلاحی مقاصد بھی کامیاب ہوئے۔حکومت آل سعود کے استقلال کے بعد جج اول کے موقع پر جعیة علاء ہند بی وہ قابل ذکر مذہبی اور سامی جماعت تھی جس نے اپنا نمائندہ بھیج کراطمینان ومسرت كااظهار كيائ

(شاه سعود دالى عرب كا دوره بهند ٢٨ شائع كرده لاله رخ يبليكيشز سرينكر شمير) ناظرین نجدیوں کے جس فاتحانہ اقدام پر جعیة علاء ہندنے فال نیک اور مبارک بادجيجي اورجن اصلاحي مقاصدك كاميابي پراپنے اطمينان ومسرت كااظہار كيا تقاان كى لرزہ خيز داستان ملاحظہ ہوجس کا پچھ حصہ مولوی حسین احمد کے الشہاب سے آپ پڑھ چکے ہیں تا کہ سپاسنامہ کا پس منظر سمجھ میں آجائے۔رپورٹ وفد سمیٹی جو کہ تحقیق حالات حجاز کے متعلق حجاز میں بھیجا گیا تھاص۸۶ تا۸۹ مکہ معظمہ کی طرح مدینہ منورہ کی بعض مساجد نہ بچ سکیس مزارات کے قبوں کی طرح بيه مساجد بهمي توژ دي تئيس مثلًا مسجد فاطمه رضي الله تعالى عنها، مسجد ثنايا، مسجد منارتين، مسجد ما ئده، Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

مجد اجابه کوشیهد کر دیا گیا اور مزارات مثلاً مزارات شنزادیان خاندان نبوت، مزارات از داج مطهرات، مزارات مشاہیر اہل بیت، مزارات مشاہیر صحابہ وتابعین۔ حضرات بالمكين! بيرب فاتحانه اقدام جس كوهم يعته علاء ہندنے تجاز مقدس كے ليے قال نیک اورجس پر مبارک بادپیش کی اور بد میں اصلاحی مقاصد جن کے جعید علاء نے مفید مثورے دیئے اور جن کے قبول کرنے پر اس کوفخر واطمینان اور دلی مسرت حاصل ہے اور یہی جعية علاء مندب جس في نجدى حكومت كويقين دلايا كه ميس بدعقيده كمنا غلط ب بلكه جارا عقیدہ وہی ہے جو کہ آپ کا عقیدہ ہے جو کہ آپ کے ہاں درست وہ ہمارے ہاں بھی درست اورجوتمهارے ہاں ناجا تز ب اورغلط وہ ہمارے ہاں بھی غلط اور غیر صحیح ہے۔ ارمارج ۱۹۳۸ء کومولوی محمد الیاس سلطان کی ملاقات کے لیے تشریف لے گئے جلالة الملك في بهت اعزاز ك ساتھ مند ب از كراستقبال كيا اور اپ قريب ہى ہندى معززمہمانوں کو بٹھایا۔ اس کے بعد بہت اعزاز کے ساتھ مند سے از کر رخصت کیا۔'' (مخضردینی دعوت ص۱۰۰) محر الیاس صاحب کی دربار نجد سے خوشنودی کے پردانہ کے بعد ضابطہ کی کاردائی الاحظرهو-مولوی اختثام الحن نے <u>مقاصد تبلیخ</u> کو اختصار کے ساتھ نوٹ کرکے شیخ الاسلام

ریکس الفتہا (چیف جسٹس) عبد اللہ بن حسن (جو کہ ابن عبد الوہاب نجدی کی اولاد ہیں) کے پیش کیا۔ مولانا (الیاس) اور مولوی اختشام صاحب ان کے ہاں خود بھی مج انہوں نے بہت اعزاز واکرام کیا اور ہریات کی خوب خوب تائید کی اور زبانی پوری ہدردی د اعانت کا دعدہ 21-خط کشیدہ جملوں کو ملاظہ فرمائے تو حسب ذیل امور ثابت ہوتے ہیں۔ سلطان جلالة الملک کے روبرو مقاصد تبلیغ خود مولوی اختشام الحن نے بنا کر پیش (1) کیے غالباً بیدوہی مقاصد ہوں کے جن کا ذکراد پر ہو گیا ہے۔

128

- (۲) سلطان نے استقبال اور الوداع اپنے مند سے اتر کر کیا اور انتہائی اعزاز واکرام کیا۔
  - (۳) ہندی مہمانوں کے ہرنوٹ ومقصد کی بھر پور جمایت کی۔
    - ( · · ) محیل مقاصد میں پوری ہمدردی کا اظہار کیا۔
  - (۵) اور تبلیغی مقاصد کی سرانجام دہی کے لیے ہرطرح کی اعانت کا دعدہ کیا۔
- ناظرین کرام! اصلاحی مقاصد خود بنا کر پیش کرتے ہوئے ان کی نجدی حکومت سے

تائید اوران کی تحیل کے لیے عمل وعدہ لینا اور سلطان کا اعزاز واکرام اس طور پر کہ مند ہے۔ اتر نا اور محبت سے پیش آنا وغیرہ اگر دونوں کے عقیدوں اور تبلیغی مقاصد میں پیچ پتی واتحاد نہ ہوتا کیسے متصور ہوسکتا ہے کیونکہ اتحاد نہ ہونے کی صورت میں بید احترام نامکن ہے بلکہ دہ ہوتا جو کہ اہلسنّت والجماعت کے ساتھ ہوا۔

ہبرصورت بیہ امرداضح ہو گیا کہ جمعیۃ علماء ہند اور دیگر علماء دیو بند نجدی عقائد اور اعمال اوران کی تحریک کے مخالف نہیں بلکہ قریباً قریباً ایک ہی معلوم ہوتے ہیں۔

جمعية علماء ہندادر نجدی حکومت کا اعتقادی وعملی اتحاد

نظرین کرام! آپ نے باور کرلیا ہوگا کہ جمعیۃ علماء ہند لیعنی علماء دیو بند دغیرہ وہی حضرات ہیں جنہوں نے مولوی حسین احمد کے ذریعہ دربار نجد میں سپاس نامہ پیش کیا تھا جس میں یہ ذکور ہے کہ حکومت نجد کا یہ اقد ام فاتحانہ تجاز مقدس کے لیے فال نیک اور مستحق مبارک باد ہے اور اصلاحی مقاصد نوٹ کرائے گئے اور مفید مشورے دیئے گئے دغیرہ وغیر..... نظا ہر ہے کہ فال نیک اور مبارکباد جیسے الفاظ ای جگہ استعال کے لیے جاتے ہیں جہاں کوئی چیز قائل تحریف اور ہر طرح ہے مستحن ہو وہ کی جائے رہی یہ بات کہ تجاز مقدس میں کیا ہوا اور فاتحانہ اقد ار وغیرہ کی نوعیت کیا ہے سو دہ مختصر غالباً وہی ہے کہ تحدی فوت کی یلغار ہے عہد زمیات علی صاحب الصلوٰۃ والسلام کے تارش بیفہ اور باہرکت یادگار ہی متاد ہی کئیں صحابہ او درسالت علی صاحب الصلوٰۃ والسلام کے تارش بیفہ اور باہرکت یادگار ہی متاد ہیں کئیں صحابہ اور کہ درسالت علی صاحب الصلوٰۃ والسلام کے تارش بیفہ اور باہرکت یادگار ہی متاد ہیں کئیں صحابہ اور درسالت علی صاحب الصلوٰۃ والسلام کے تارش بیفہ اور باہرکت یادگار ہی متاد ہیں کئیں صحابہ اور درسالت علی صاحب الصلوٰۃ والسلام کے تارش دیفہ اور باہرکت یادگار ہی متاد ہیں کئیں صحابہ اور درسالت علی صاحب الصلوٰۃ والسلام کے تارش دیفہ اور باہرکت یادگار ہی متاد ہیں کئیں صحابہ اور

اہلیت کے مزارات پر انوار کرا دیتے گئے حرمین طبختن کی تاریخی مساجد کرا دی گئیں اور بلادجہ حجاز مقدس کی اہلینت دالجماعت کی مسلمان آبادی کومشرک قرار دے کر لاتعداد مسلمانوں کا خون بہا دیا گیا جیسا کہ پہلے شخ الاسلام مولوی حسین احمد صاحب کے الشہاب سے فقل کیا گیا

اس سے زیادہ دضاحت خلافت کمیٹی کے دفد کی رپورٹ سے ملتی ہے جس کے تمائندے حسب ذیل تھے۔سیدسلیمان نددی، مولانا محمد عرفان، مولانا ظفر علی، سید خورشید حسن، مولاتا عبد الماجد بدایونی، مسٹر شعیب قریش کہ اس خلافت کمیٹی نے مکرروفد بھیج کر حجاز مقدس کے حالات کی تحقیق کی تھی۔اس رپورٹ میں یہ فاتحانہ اقدام کی پوری تفصیل درج ہے جس کو پڑھ کررونگتے کھڑے ہوجاتے ہیں۔

بہر صورت سیاسنامہ میں جو مفید مشورے اور اصلاحی مقاصد کا ذکر ہے وہ یہی حالات تصح جو کہ اہلسنت والجماعت کے برخلاف رونما ہوئے کیونکہ اگر بیمشورے اہلسنت اور حر من طبیت کے موافق ہوتے تو تجاز میں یہ دلخراش کوائف پیدا نہ ہوتے نیز اہلند ک موافق بیہ مشورے کیے ہو سکتے تھے جب کہ سعودی حکومت اہلت کی سخت مخالف اور ان کے وجود کوختم کررہی تھی۔ ایسے ہی نمائندہ بھیج کرجس اطمینان دمسرت کا اظہار کیا گیا وہ اور کیا ہوگا یکی ہوگا کہ نجدی حکومت نے جو کیا اور کررہی ہے وہ درست ہے ہم آپ کے ساتھ ہیں۔ ادھر کر بر نہیں ہونے دیں گے۔

مختصر میہ کہ جمعیۃ علماء ہند بھی یوں ہی معلوم ہوئی ہے کہ نجدی حکومت کے ساتھ ہر طرن سے شریک کار ہے۔ ضر دری نو ث حضرات! آپ کومعلوم ہے کہ یہی مولوی حسین احمد صاحب دغیرہ پہلے نجدی کردار واعتقاد کے بخت خلاف تصح جیسا کہ الشہاب کے حوالجات سے خلاہر ہے ای طرح ان کے ہم Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

خیال بھی مخالف ہی ہوں کے اور بانصوص جرحیة العلماء ہند کے افراد جن کی طرف سے مولوی حسین احمد نے دربار نجد میں سپاسنامہ پیش کیا وہ قطعی طور پر ان کے ساتھ ہوں کے مکر س قدر رنج وافسوس کی بات ہے کہ جوابھی ابھی عقائد فاسدہ وخیالات کا سدہ دغیرہ تھے دہ سب اب فورا درست بلکه عین سنت وا سلام ادر مستحق مبارک باد اور فال نیک ہو گئے۔ ان حضرات کو پلٹا کھاتے ذرا جھجک محسوس نہیں ہوئی کہ دنیا ہم میں کیا کہے گی اور ہمارے اس کارنامہ کو دنیا بار بار بر حركيا تارك ك- (الى الله المعلى) پاک و ہند میں تفریق بین المسلمین اور تبلیغی جماعت ناظرین حضرات! اوراق مذکورہ سے بیہ بات واضح ہوگئی ہے کہ دشمنانِ اسلام نے اسلامی اتحاد واتفاق کوتو ڑنے اور اہل اسلام میں باہمی تفریق ونفاق کا بیج ہونے کے لیے مختلف اسباب و دسائل سے کام لیا اور ان کو ہمیشہ کے لیے دست وگریبان کرنے اور مختلف گروہوں کی صورت میں تتر بتر کرنے میں کوئی کسر اٹھانہیں رکھی جس کا نتیجہ آج مسلم آبادی باوجود یکہ دہ کروڑوں کی تعداد میں موجود ہے غلامی و ناکسی دغیرہ کا شکل میں خمیازہ بھکت رہی ہے۔ چنانچہ ایک اور نیا حربہ تبلیغی جماعت کا وجود ہے۔ تبلیغی جماعت بظاہر اسلامیات کی دعوت دیتی ہے اور ایمان اور اصلاح عمل کا

نقشہ پیش کر رہی ہے لیکن حقیقت ہے ہے کہ یہ بھی تفریق بین السلمین کی ایک شکل ہے اور اہلینت والجماعت کے خلاف پاک وہند میں نجدی عقائد واعمال کی تمہید اور پیجیل ہے۔ وجومات حسب ذيل ہيں۔ وجہ اوّل: تبلیغی جماعت نے اپنے پالیسی انداز اور بھیل مقاصد کے لیے دومحاذ قائم کیے ہیں۔ Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

131

## تبليغى جراعت كامقصد وحيد اورمحاذ اول

اس جماعت کا مقصد اوّل اور محاذ اول میہ ہے کہ جہاں تک ہو سکے مولوی اشرف علی تقانوی حکیم الامت کی تعلیمات کو عام کیا جائے۔ چنانچہ مولوی محمد منظور نعمانی ملفوظات الیاس سے پر رقسطراز ہیں: ایک بار فر مایا حضرت مولانا تقانوی نے بہت بڑا کام کیا ہے بس میرا دل میہ چاہتا ہے کہ تعلیم تو ان کی ہو اور طریقہ تبلیغ میرا ہو کہ اس طرح ان کی تعلیم عام ہو جائے گی۔

مولانا الیاس نے فرمایا۔ حضرت تھانوی سے تعلق بڑھانے حضرات کی برکات سے استفادہ کرنے اور ساتھ ہی ترقی درجات کی کوششوں میں حصہ لینے اور حضرات کی روح کی مسرتوں کو بڑھانے کا سب سے اعلیٰ اور محکم ذریعہ ہے کہ حضرت کی تعلیمات حقہ اور ہدایات پر استفامت کی جائے اور انگی زیادہ سے زیادہ پھیلانے کی کوشش کی جائے۔

(ملفوظات ص ۲۷) حضرت تھانوی سے منتقع ہونے کے لیے ضروری ہے کہ ان کی محبت ہواور ان کے آ دمیوں سے اور ان کی کتابوں کے مطالعہ سے منتقع ہوا جائے انگی کتابوں سے علم آئے گا اور ان کے آ دمیوں سے کمل ۔ (مکا تیب الیاس ص ۱۳۸)

مندرجه بالاحواله جات سے کیا ثابت ہوا؟ تبليغي جماعت كا مقصد حقيقي خدا تعالى اور رسول كريم علي في تعليمات كالمحصيلانا (1) نہیں بلکہ تھانوی صاحب کی تعلیمات کو عام کرنا مقصد ہے۔ اس جماعت کا مقصد صرف پیہ ہے کہ تھانوی کی روح کوخوش کیا جائے۔ (r)غيرالله يعنى تقانوي صاحب كي ردحاني مسرتوں كاحصول انساني زندگي كا نظريہ بنايا (٣) گیاہے۔ ناظرين! اگرچه بیرکوئی اعتراض والی بات نہیں کیونکہ ہر مخص اپنا مقصد اپنی پسند کا متعین کرتا ہے۔لیکن دعوکا ایک اخلاقی جرم ضرور ہے نیز اس میں غیر اللہ کی رضا کو حاصل کرنا Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

132

اور درجات کی ترقی کے لیے غیر اللہ کوسب بنایا گیا ہے جو کہ ان حضرات کے مشن کے خلاف نيزيه بحى واضح موكيا كمدمولوى الياس صاحب اورتقانوى صاحب كاباجمى كيا رابطه ہے یعنی بیر کہ تھانوی صاحب کی تعلیمات کوعام کیا جائے۔ آپ نے تھانوی صاحب کی تعلیمات کا ذراسا حصہ اوراق گذشتہ سے معلوم کر لیا ب ذراسا اور سن لیجئے تا کہ تھانوی تعلیم کی حقیقت اور اس کا پس منظر آپ کے سامنے آ جائے۔ مولوی اشرف علی کے ملفوظات کے مرتب مولوی خواجہ عز الحن لکھتے ہیں حضرت تھانوی نے احقر کو مخاطب کر کے فرمایا کہ دیکھئے کہ میرا مادہ تاریخی (تاریخی نام) مکرعظیم ٹھیک ے پانہیں میں آخرش زادہ ہوں۔ شخ زادے بڑے فطرتی ہوتے ہیں۔ بھے بھی بہت فطرتی آتي بي حسن العزيز ص ١٣

ظاہر ہے کہ مکر شرمناک عیب ہے تو پھر مکار اور فطرتی آ دمی کی تعلیمات میں کتنا حسن و جمال ہوگا اور فرمایا کہ میں دعوت اور ہدیہ میں حلال وحرام کو زیادہ نہیں دیکھتا کیونکہ میں متقی نہیں ہوں۔ ( کمالات اشر فیہ ۳۰ ۳)

133

کے لیے بی حکومت دی ہوگی جو کہ اسلام کے خلاف ہو گی۔

آپ کا سوائ نگار لکھتا ہے کہ تھانوی صاحب جن دنوں مدرسہ جائع العلوم کا نیور میں مدرس تھا نمی دنوں کا داقلہ ہے کہ محطے کی کچھ محور تمیں فاتحہ دلوانے کے لیے متعانی لے کر آئیں۔ تھانوی صاحب کے طلبہ نے فاتحہ کی بجائے متعانی لیکر خود کھالی۔ اس پر بڑا ہنگامہ ہوا۔ تھانوی صاحب کو خبر ہوئی تو دہ آئے اور انہوں نے لوگوں کو مخاطب کرتے ہوئے کہا: محمانی سہاں وہابی رہے ہیں سیاں فاتحہ نیاز کے لیے کچھ مت لایا کرو۔''

(اشرف السوائح ص ۲۵ ج۱) ناظرین کرام! ان حوالہ جات سے تعانوی تعلیم کی حقیقت روز روشن سے زیادہ

واضح ہو تی کہ وہ عقا کہ نجد یہ وہا ہی لکھنے کے ساتھ شخ زادہ مجسمہ تر عظیم طلل وحرام میں انتیاز سے بھی مستغنی ہیں دینوی فائدہ حاصل کرنے کے لیے اپنا دین و مذہب ترک کر دیتے ہیں۔ اپنی وہابی جماعت کے پیشوا بزرگ ہیں اور حکومت برطانیہ دشمن اسلام سے محض اس کے نظریوں کو پورا کرنے کے لیے ماہوار چی سوروپ لیتے تقص اور فاتحہ اور نذر دیناز دفیرہ کے بخت ترین مخالف تھے۔

میرے عزیز اور بزرگو! بیہ ہے مولوی تعانوی صاحب کا نقشہ تعلیمات اوران کا زہد اور تقوی جو کہ درحقیقت نجدی عقائد واعمال کا دوسرا تام ہے جس کو تبلیغی جماعت پاک و ہند

میں پھیلا دینا اپنا مقصد دحید تصور کرتی ہے۔اب آپ حضرات خود انداز دلگا ئیں کہ بیہ کتاب د سنت کی تعلیم ہے کیا سلف سے خلف ابتک اسلام کی حقیقت یہی بچھتے رہے؟ یہ فیصلہ ہم آپ پر چھوڑتے ہیں۔ تبليغي جماعت كامقصد وحيد اورمحاذ ثاني میرے بزرگان ملت! اس جماعت کا دوسرا محاذ مولوی رشید احمہ صاحب گنگوہی کے تجدیدی کارتاموں کی تحمیل ہے۔ مولوی الیاس صاحب اپنے پیرومر شد مولوی رشید احمد Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

134

صاحب کنگودی کی صفت و ثناء میں تحریر فرماتے ہیں۔ حضرات اس دور کے قطب ارشاد اور مجدد تص اور مجدد کے لیے بی ضروری نہیں کہ سارا تجدیدی کام اس کے باتھ پر ظاہر ہو بلکہ اس کے ا دمیوں کے ذریعہ جو کام ہوگا وہ سب بھی بالواسط اس کا ہے۔ ( ملفو ظات الیاس ص ١٣٣) ہا ظرین ! تجدید کا لفظ ذہن نشین رکھیں مطلب اس کا یہ ہے کہ عقا کد اہلسنت کی جگہ اور عقا کد از سرنو لا نا ہے۔ نیز اس عبارت سے امور ذیل ثابت ہوئے: (۱) مولوی رشید احمد کنگودی مولوی الیاس صاحب کے پر ومرشد اور بقول ان کے وقت کے مجدد وقطب ارشاد تھ۔ (۲) بیر کہ ان کا تجدید کی نقشہ ہمل رہا ہے۔ (۳) مولوی الیاس ان کے ظیفہ اور مجدد دوقت ہیں اور تجدید کی نقشہ دیمل رہا ہے۔ (۳) مولوی ہو سکے۔ مولوی رشید احمد مجدد وقت کا تجدید کی کارنامہ ظاہر کیا جائے تا کہ محیل حصہ کی نوعیت معلوم ہو سکے۔ مولوی رشید احمد مجدد وقت کا تجدید کی کارنامہ ظاہر کیا جائے تا کہ محیل حصہ کی نوعیت معلوم

ت محط اور مجمع کیج ۔ (۱) مولوی رشید احمد صاحب کا اعتقادیہ ہے کہ رحمة اللعالمین ہونا حضور علیہ الصلوٰة والسلام کا خاصہ نہیں بلکہ یہ وصف اوروں کی بھی ہو سکتی ہے۔ چنانچہ آپ فرماتے ہیں۔''لفظ رحمت اللعالمین صفت خاصہ رسول اللہ علیہ کی نہیں ہے۔ (حالانکہ کتاب وسنت سے یہی واضح

ہے کہ بید وصف آپ کا بی خاصہ ہے) چنانچہ مولوی اشرف علی کو اس دصف سے یاد کیا گیا۔ مصنف اشرف السوائح تعانوی صاحب کے متعلق لکھتا ہے۔..... خضرت والا (تعانوی صاحب) كى سرايا رحت شخصيت يربلامبالغد وَكَفى بالله شَهِيداً وه لقب صادق آتاب جس سے حضرت مولانا گنگوہی قدس سرۂ العزیز نے کیشخ العرب و العجم اعلیٰ حضرت حاجی صاحب قدس سرہ العزیز (لیعنی اپنے پیرومرشد) کو بعد دفات حضرت حاجی ممدوح کو یاد فرمایا تھا لیعنی بار بار فرماتے تھے ہائے رحمۃ اللعالمین ہائے رحمۃ اللعالمین۔ (اشرف السوائح ص ۵۳ جس) اس عبارت میں مولوی اشرف علی پر اور کنگوہی صاحب کے بیر دمر شد حاجی Click

1:5

صاحب ہر دو پر رحمة اللعالمين كا اطلاق كيا كيا - مولوى رشيدا حمد صاحب كے اعتقاد ميں كى محابى رسول پاك علي كى تلفير كمنا بيرہ ضرور ، بر مكر اس سے وہ اہلسنت سے خارج نہير ، ہوتا - عبارت بيہ بر جو محض صحابہ كرامى ميں سے كى كى تي فير كر بے وہ ملعون ب ايسے فخص كو امام مسجد بنانا حرام ب اور وہ اپنے كبيرہ - بے سبب اہلسنت و الجماعت سے خارج نہ ہوگا - ( فقاوى رشيد بيص ١٣١ ج ٢)

ظاہر ہے کہ جھوٹے فض کو لمعون کہا جا تا ہے اور اس کی امامت بھی تاجائز مگر : مسلمان ضرور ہے تو کویا مطلب سے ہوا کہ صحٰ بہ کی تحقیق سے انسان مسلمان ہی رہتا ہے اور اس کی سیحفیر صحیح ہے تو مولوی گنگوہی کے نزد یک چھٹی ، وئی کہ جس کی چا ہو تحفیر کرتے جاؤ تم بہر صورت مسلمان ہی رہو گے۔ کیونکہ جدب صحابہ کی تحفیر ۔ سے اسلام باقی رہتا ہے تو کوئی صحابہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے کیا بڑھ سکتا ہے۔ مولوی رشید احمد صد حب کا نظر سے سے ہم کہ اب نجات و ہوایت کا معیار صرف مولوی رشید احمد صاحب ہی ہیں اور کس کی اتباع مفید نجات و ہوایت سی چنا نچہ آپ فرماتے ہیں۔ سی لواجن وہی ہے جو رشید احمد کی زبان سے لگتا ہے اور بھی کہتا ہوں کہ میں پکھنیں ہوں مگر اس زمانہ میں ہدایت و نجارت موقوف ہے میرے اتباع پر۔ (تذکرة الرشید ج س کا

اس عبارت میں مولوی صاحب نے اپنے آرب کو پنج بر علیق کے مقام پر لا کھڑا کیا

ب کیونکہ نبی و پیغمبر کا وجود ہی ہدایت ونجات کا معیار و وقوف علیہ ہوتا ہے علماء کرام کا کام پنیبرانداحکام کی اتباع کرتا کردانامقصود ہوتا ہے۔ اگر کوئی مخص قبروں پر چا دریں چڑھاتا ہو ہزرگون ۔۔۔ مدد مانگتا ہو یا بدعتی مثل جواز سوال: عرس رسوم دغیرہ ہوادریہ جانتا ہو کہ بیہافعال اچھے ہیں تو ایسے مخص سے عقد نکاح کرنا جائز ہے پانہیں؟ جواب: جو مخص ایے افعال کرتا ہے وہ قطعاً فاس اور اختمال کفر کا ہے اس سے نکاح کرنا دختر مسلمه کا اس واسط ناجائز ہے کہ فساق سے ربط وضبط کرنا حرام ہے اورا یے

136

محض سے ابتدائی سلام درست نہیں اور اگر فساد ا اندیشہ ہوتو کرے اور عیادت اور جنازہ کے لیے بھی وہی حال ہے اگر فتنہ کا اندیشہ ہوتو کرلے در نہیں۔ (فآدی رشيديد صام اج٢) (دیکھئے تبلیغی جماعت کے ذریعیہ سلم معاشرہ میں باہمی مناقشات کا بیہ زہر پھیلانا كمال تك مفيداور بامقصد موسكتاب) مولوى رشيد احمد في لكها ب سوال جس جكه زاغ معروفه (كوا) كواكثر حرام جان جیں اور کھانے دالے کو برا کہتے جی تو اس جگہ اس کو کھانے دالے کو چھ تو اب ہوگایا نہ تو اب م ہوگا نہ عذاب؟ جواب مرحمت فرمایا کہ ثواب ہوگا۔ (فآوی رشید بیص ۳۰ اج۲) ناظرین ! یہاں تو سب جگہ کوے کو حرام بچھتے ہیں اور کھانے والے کو برا کہتے ہیں لہذا کوا کھانا کس قدر مفید ہوا ادر موجب ثواب دیکھتے کیسی ترغیب ہے گر افسوس توبیہ ہے کہ بیہ لوگ خود بھی بیکارثواب کرتے نہیں دیکھے جاتے ..... '' مولوی صاحب فرماتے ہیں کہ بذریعہ منی آرڈررو پید بھیجنا درست نہیں اور داخل ربواء (سود) ہے۔ (فاوی رشید بیص ۲۸ اج۲) ملاحظه فرمائي كمنى آرڈركہاں پر جارى نہيں اوركونسا پر ہيز گاراس سے محفوظ ب یہ سب سودخوار ادر مستحق عذاب ہوئے۔ مولوی صاحب فرماتے ہیں عیدین میں معانفتہ کرنا بدعت ب اور ظاہر ب کہ

عیدین میں لوگ عموماً معانفتہ کرتے ہیں اور مولوی صاحب کے ہاں سے بدعت بے اور بدعت جہنمی ہے تو ایسا کرنے والے مسلمان عيد کے روز عين بوقت خوشی معانقہ کرنے سے کيا S.....2 m مولوی صاحب فرماتے ہیں کہ مجد میں جاریائی بچھانا مقیم اور مسافر ہر دو کے لیے درست ب- (فآوى رشيديه ج ٢ ص ٨٩) ملاظہ فرمائے کہ جومساجد کہ شرعامحض اللد کی عبادت کے لیے بنائی گئی تھیں ان میں سہولت کے لیے مقیم ومسافر ہر دوکوسونے کی اجازت مل گئی۔ Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

#### 137

## ان عبارات مذکورہ سے کیا ثابت ہوا

یہ کہ مولوی رشید احمد صاحب وقت کے قطب ارشاد اور مجدد تھے۔ ان کے نزد یک رحمة اللعالمین کا لقب حضور علیہ الصلاة والسلام کے ساتھ مخصوص نہیں بلکہ غیر پر بھی اس کا اطلاق کر کتے ہیں۔ صحابہ کرام کی تکفیر ے انسان اہلسنت والجماعت بلکہ اسلام ہے بھی خارج نہیں ہوتا۔ اس وقت ہدایت اور نجات کا حصول ان پر اور صرف ان پر حتمی طور پر موقف ہے۔ یوقت ضرورت خوف وغیرہ بدعتی کا جنازہ وغیرہ پڑھ سکتے ہیں۔ دلی کو ا کھانا جائز ہے بلکہ موجب اجروثواب ہے اور اس کو یہاں ضرور کھانا چاہئے کہ یہاں پر اس کو کھانا لوگ برا بجھتے ہیں۔ بذریعہ منی آرڈر رو پیہ بھیجنا سود و بیان ہے۔ عیدین میں بعد نماز بغلگیر ہونا معانفہ کرنا بل اجائز اور بدعت ہے۔ موجب عمال وعذ اب ہے۔ مجدوں میں مسافر اور مقیم ہر دو کے لیے بل اجائز اور بدعت ہے۔ موجب عمال وعذ اب ہے۔ مجدوں میں مسافر اور مقیم ہر دو کے لیے

ناظرین کرام! مولوی رشید احمد صاحب کے دہ نظریات جو کہ پہلے گز رچے ہیں اور میہ جواب آپ پڑھ رہے ہیں میہ دہ خاکہ تجدیدی ہے جس کی تحمیل کے لیے تبلیغی جماعت شب د روز مارے مارے پھرتی اور سرگرداں مختلف روپ بدلتی رہتی ہے۔ خلاصہ میہ کہ تبلیغی جماعت کا مقصد حیات اور جس کے لیے میہ معرض دجود میں آئی ہے میہ دد اور صرف دوماذ ہیں۔

محاذ اڈل مولوی اشرف علی تھانوی کی تعلیمات مذکورہ کو ہرجگہ ہر اعتبار ے پہنچا تا اور پھیلانا اوران پر ہرممکن امداد سے مملدرآ مدکرتا اور کروانا اور محاذ دوم مولوی رشید احمہ صاحب محنگوہی قطب وقت اور مجدد زماں کے مذکورہ تجدیدی کارتاموں کی تعمیل اور سیجیل کرنا اور كراونا\_ مذکورہ محاذوں سے کیا ثابت ہوا میرے بزرگوں اور عزیز و! اوراق مذکورہ سے یہ امر واضح ہو گیا کہ یہ ہر دو محاذ در حقیقت عقائد نجد بیہ وہابیہ کی عمل تعلیم اور یحیل ہے اور انہی حالات کے پیدا کرنے کے لیے Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

138

ہے جو کہ نجدی پردگرام کا اصلی مقصد اور حقیق پس منظر ہے۔ آپ ان ہر دومحاذ دن کا باربار جائزہ لیں اورغور کریں کہ ان میں اورنجدی اعمال وعقائد میں کیا فرق ہے۔ آیا یہ دونوں ایک ہیں یا غیر یقینی طور پر آپ جب کہ اس کے ساتھ ان کا اقرار وہابی ہونا بھی جس کا ذکر پہلے ہو چکا ہے اور نجدی دربار سے اس کی تائید کا ملاحظہ فرمائیں گے تواس نتیجہ پر پنچیں گے کہ سے ہر ددمحاذ اورنجدی نظریات ایک ہیں جس سے بیدواضح ہوجائے گا کہ بلیغی جماعت دیو بندی نجدی وہایی جماعت ہے۔ ہذا ہوالمراد۔ وجہ دوم جنلیفی جماعت کے نجدی وہابی ہونے کی دوسری وجہ سے ب جشید پور سے ایک سوال مورخہ ۱۵رفروری ۱۹۵۳ء کو آیا کہ جلیفی جماعت کے نام ے ایک نیا گروہ چند سال ہے پیدا ہوا ہے جس کے بانی مولانا محمد الیاس تصر اور آجکل انکی جگہ پرائے بیٹے مولوی محمد یوسف امیر جماعت کام کام کررہے ہیں۔ آپ اس جماعت کے مذہبی عقیدوں سے دانف ہوں گے۔ ازراد کر صحیح حالات سے مطلع فرمائیں مختصر۔ خواجہ حسن نظامی نے 18ر فروری ۱۹۵۴ء کو جواب دیا کہ جلیغی جماعت کے سب لوگ درگاہوں اور عرسوں اور نذرونیاز کے مخالف میں اور جب سے مولوی محمد یوسف نے جماعت بندی کی ہے ہر جعرات کو بہ کثرت ایسے لوگ آتے ہیں جو درگاہوں کے مخالف

ہیں۔ چنانچہ ایک سال میں اس جماعت کے نو آ دمی روضہ شریف کے اندر جو تیاں کیکر چلے گئے اس پر لڑائی ہوئی اور فریقین کے زخمی مردوں عورتوں کو پولیس میرے پاس مے آئی اور میں نے دونوں میں صلح کرادی درنہ دونوں جیل جاتے۔ بہرحال اس خاندان کا شاگرد ہوں مگر ان کے عقائد کے خلاف ہوں۔(ناظرین آپ ملاحظہ فرمائیں کیا نجدی کردار اور اس میں پچھ فرق \_؟) جزل سير ثرى جماعت نظاميد درگاه نظام الدين دبلي كاجواب ملاحظه مو ..... ، گرامي نامہ شرف صدور لایا۔ آپ نے جس جماعت کے متعلق استفادہ فرمایا ہے وہ ہمارے صوفیاء کرام کے عقائد کی منکر ہے اور مزارات اولیاء کے انہدام کو تواب اور نذر و نیاز فاتحہ میلاد

139

شریف عرب دغیرہ کو حرام جمعتی ہے اس جماعت سے علیحدہ رہنا ضروری ہے درنہ عقائد خراب کرتا ادر لو وں کو تبلیغ اسلام ۔ کے نام پر بدند ہب ادر کمراہ کرنا انکا ادل اصول و فرض ہے۔'' دعا کو سید ظہور حسین نظامی عزیزی

تبلیغی جماعت کی مستند در سگاہ مدرسہ امینیہ دبلی کے دارلا فتاء سے ایک خط کا جواب سنینے : '' تقویت الایمان، ''ثق زیور وغیرہ مذکورہ کتابیں متند اور صحیح ہیں ان کے لکھنے

والے متدین عالم تھے جو ن کَ کتابوں کو باطل کہتا ہے وہ گمراہ ہے یہ بات غلط ہے کہ مولانا ..... محمد الیاس مرحوم اور ولوی محمد یوسف ان کتابوں کے خلاف ہیں۔ گیارہویں بیجہ وغیرہ کو یہ ناجا کز بن سبحصے ہیں۔ یہ دونوں حضرات مولوی اساعیل شہید مولوی رشید احمد گنگو،ی اور مولانا تقانوی کے مانے والے ہیں۔'' (محمد ضیاق الحق دہلوی مدرسہ امیدنیہ دہلی)

ان عبارات اور جوابات سے کیا ثابت ہوا؟

(۱) ان کا کردار بعید ہنجدی کردار ہے۔ (۲) یہ جماعت تبلیخ اسلام کا لبادہ اوڑھ کر عقا کد صحیحہ سے ہٹا کر عقا کد فاسرہ باطلہ کی تعلیم کے ذریعہ کراہتی کا سبق دیتی ہے۔ (۳) اس جماعت سے ملیحدہ رہنا نہا بیت ضروری ہے۔ (۳) وہا بید بخد یہ کے عقا کد اور اعمال کی تعمیل ضروری اور فرض مجھتی ہے۔ (۴) تقویت الایمان وغیرہ جو کہ نجدی عقا کد کی صحیح تر جمان ہیں مزدری اور فرض مجھتی ہے۔ (۴) تقویت الایمان وغیرہ جو کہ نجدی عقا کد کی صحیح تر جمان ہیں بڑی مستند اور قال عمل کی تیں ہیں کہ ان کے خلاف چلنا تحض گراہتی اور بہالت ہے اور مولوی بڑی مستند اور قال عمل کی تیں ہیں کہ ان کے خلاف چلنا تحض گراہتی اور بید اور مولوی اساعیل و الیاس اور ان کے بیٹر مولوی محمد یوسف کا معمول یہی کتا ہیں ہیں اور بید اور مولوی اساعیل و اشر فعلی وغیرہ سب ہم مقیدہ ہیں۔ شاہ اساعیل شہید نے تق بت الایمان میں فصل فی الاجتناب عن الاشراک کے ذیل میں لکھا ہے۔ '' ہم تقوق تچ بٹا ہو یا ہوں الد کی شان کے آگے ہمارے میں الائراک کے ذیل میں لکھا ہے۔ '' ہمان اور ان ہے دیم الدی میں فصل فی الاجتناب عن الاشراک کے ذیل میں لکھا

### Click

140

ابنیاء درسل اور خاتم النہیں سکایت میں اللہ کی شان کے آگے چمارے بھی زیادہ ذلیل ہیں۔ کیہا خطرناک انداز بیان ہے۔ تن کولرزا دینے والے الفاظ ہیں (اور بید تکیج بے کہ مولوی اساعیل نے خودات تیزی اور الفاظ کی خطرنا کی کوشلیم کیا ہے) چنانچہ مشہور ہے کہ جب مولوی اساعیل نے تقویت الایمان کولکھاتو احباب کے روبر داس کو پیش کیا اور پید کہا کہ اس میں تیزی اور افراط وتفريط ہو کئی ہے۔۔۔۔ اور لکھتے ہیں کہ میں نے بير کتاب لکھی ہے اور میں جانتا ہوں کہ اس میں بعض جگہ تیز الفاظ بھی آ گئے ہیں اور بعض جگہ تشدد بھی ہو گیا ہے۔ مثلاً ان امور کو جو شرک خفی تھے (جن سے مسلمان کا فرنبیں ہوتا) شرک جلی لکھ دیا گیا ہے یعنی اسلام ہے خارج کرنے دالے ان وجود ہے بچھے اندیشہ ہے کہ اسکی اشاعت سے شورش ضردر ہوگی جیسا کہ يل كذر جاب" باظرين! مصف تقويمة، خود اقرار كرر بإ ب كه اس من الفاظ تيز ادر غير شرك كو شرک لیجنی غیر کفر کو کفر لکھ دیا ہے اور اس سے ضرور شورش ہوگی ( کیونکہ بید عقائد حقہ کے خلاف اور عقائد نجدید کاعسک ہے) اور اس کی اصلاح نہیں کی تنی اور نہ بنی کوئی دوسرا ہے جو اس کی اصلاح كرديتا س قدرافسوں بے کہ ایک اپنے کومسلمان کہتا ہواکیسی کتاب لکھر ہاہے جو کہ سواد

اعظم کے خلاف ہے اور جس میں غیر کفر کو کفر کہا جا رہا ہے اور بیر کہ وہ امت مرحومہ میں ایک ز ہریلا انقلاب پیدا کردے کی منتحت اور افتراق کا دروازہ کھول دے گی کتنوں کو بے ایمان اور مراوبنا دے گی اور ستم بالاستم سے کہ مسلمانوں کی ایک جماعت انھ کھری ہوئی جو کہ اس تاب كو برطريق توجيبه القول بمالا يكر صلى به قائله بعينه كتاب وسنت كى حال اوران كا عکس بتار بی ہے جب کہ اس کا مصنف اورا سکے ہم نوا افرار جی کہ اس میں تشددوغلو غیر شرک کو شرک د غیر و سب تجولکھ دیا گیا ہے اور اس سے ایک بے پناہ شورش اور انقلاب پیدا ہو جائے کا کیونکہ یہ کتاب وسنت اور جمہور اہلتنت کے خلاف ب۔ اس کا پڑھنا لکھنا رکھنا ضروری اوراس کی تبلیغ حقیقی اسلام قرار دے رہا ہے۔مصنف کے خلاف تش**ری** کر رہی Click

141

ب ..... بہر بھی ان فادی جات اور حوالجات سے اتنا ضرور واضح ہو کیا کہ بلیغی جماعت اور اس کے ہم خیال حضرات کے عقائد و اعمال اور نجدی عقائد و اعمال ایک بی حیثیت رکھتے ہیں ددنوں میں پچے فرق نہیں اور سم بالاستم بیر کہ دہابی عقائد واعمال رکھنے کے باوجود اپنے کو اہلنت و جماعت اور حنی مقلد خاہر کرتے ہیں اور اقرار دہابی ہونے کے ساتھ جب ان کو دہابی کہا جائے تو سخت پڑتے اور انتہائی طور پر برا مناتے ہیں حالاتکہ بات واضح ہے کہ خفی کو محض اس وجہ سے حفی کہا جاتا ہے کہ اس کے معمولات حفی مسلک پر میں توجب مسلک انکا دہائی ہوا اور اس کا ان کوراقرار داعتراف بھی ہے تو پھر دہابی کہنے پر چڑنے کا کیا مطلب؟ بہر کم ان حوالجات سے ثابت ہوا کہ جماعت تبلیغی اور نجدی حضرات کے عقائد و اعمال میں چونکہ اتحاد اور تو افق ہے لہٰذا تبلیغی جماعت بھی نجدی ہے۔ وجہ سوم: تیسری وجہ تبلیغی جماعت کے نجدی ہونے کی بیہ ہے کہ تبلیغی جماعت کی د حوت اور نجدی دعوت کی نوعیت ایک معلوم ہوتی ہے مثلاً نجدی تح یک کا ابتدائی انداز بیدتھا کہ اس میں پہلے کلمہ کا پرچار کیا گیا۔ پھر اعمال واخلاق کی اصلاحی صورتمی اختیار کی گئیں۔ پھر اجتماع طور پر چلت پھرت کا دور چلا اور توحيد اور اخلاص پرزور ديا حميا اور پھر جب اکثريت ہوتی تو بعض خارجی وسائل کے تعاون سے یہی دعوت جبر دقہر کی صورت اختیار کر کنی اور حصول اقتدار دحکومت پر منتج ہوئی۔ چنانچہ مسعود عالم ندوی محمد ابن عبد الوہاب تامی کتاب میں بیٹنے نجد 

| ارتدی کی کارج سطح ہوئے ان کی ابتدائی دعوت وہلیغ کا حال یوں لکھتا ہے''حریما                                                       | 0     |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| ا دالہی کے بعد انہوں نے بدعات کے استیصال اور توحید و اخلاق کے عام کر ز کا معمر                                                   | کی    |
| د و لرلیا۔ دعوت کی بنیاد تو حید پر رکھی لاللہ الا اللہ کا بول بالا'' ان کا شعارتھا (محمرین عن                                    | اراد  |
| اب ص ٢٣) اور يخ محمر ابن عبد الوباب ك ابن الفاظ يون بي - ان الذى الاقعت بد و                                                     | الوبا |
| رت اليه كلمة لااله الا الله واركان الاشلام والامربالمعروف والنهى عن                                                              | دعو   |
| یکو (ترجمه)" بید جس کی <b>میںمحداین عبدالوہاب دعوت دے رہا ہوں۔ دوکلیہ لا الدالا اللہ</b><br>رکاد پارا ماہ باد بالہ نہ بند عرب کر | لمن   |
| ركان اسلام اورامر بالمعروف ونهى عن المنكر ہے۔''<br>ركان اسلام اور امر بالمعروف ونهى عن المنكر ہے۔''                              | ورا،  |
|                                                                                                                                  |       |

# n<u>ttps://ataunnabi.blogspot.com</u>

142

،رعیدایک نامی تصبہ ب شخ نجد کے تبلینی مرکز کے قیام کا ": کرہ کرتے ہوئے لکھے ہیں:۔'' یکنح کی تشریف آوری سے پہلے درعیہ ایک چھوٹا سا قصبہ تھا جہاں جہات کی گرم بازاری تھی ۔ شیخ نے سب سے پہلے دعظ اور اس کے حلقے قائم کیے اور خوص وشام تک آنے والول كوكتاب و" ت كي تعليم دية اورائي دعوت (دعوت توحيد) اخلاص في عبادة الله كي اجم اور ضروری چزی ذہن نشین کرانے کی کوشش کرتے۔" ص ۳۳ حلقوں کی وسعت کا ذکر کرتے ہوئے لکھتے ہیں۔''اب تک چینے کی دعوت نجد کے اصلاع تک محدود تھی لیکن بیادعوت عالم تھی۔ اصلاح کی ضرورت صرف نجد میں نہ تھی بکہ تمام اسلامی دنیا انحاط کے عالم میں تھی۔ اصلاح کی ابتدا گھر سے ہوتی ہے۔ اس لیے قدرتی طور پر عینیہ اور حریملا درعیہ عارض کے دوسرے قصبے کی دعوت کے اولین مرکز بے لیکن جونمی ان علاقوں میں زندگی کی علامتیں خلام ہو کمیں شیخ نے اپنی دعوت کا حلقہ وسیع کیا اور دور دور شہروں کے علاء امراء قضاۃ کے پاس تبلیغی خطوط بھیج اور ان میں اپنی دعوت ے قبول کرنے پر آمادہ کرنے لگے۔'' ص سے ایے ہی یہ حلقے بڑھتے گئے حتی کہ جب اكثريت حاصل ہوئی توايک لخت بيرسب پچھ جبری دقہری شکل میں بدل گيا اور حصول اقتدار وحکومت کا ذریعہ بن گئے ۔ بہرصورت ای طرح بعینہ جلینی جماعت کا یہی مشن ہے کہ تر یک کوتر یک ایمانی سے شروع کیا ہے اور کلمہ، نماز شبیح تلبیر کی تبلیغ اور جماعتی اور انفرادی گشت اور چلت و پھرت کے لیے سفر دغیرہ کی آج جس طرف دیکھتے کہ یہ جماعت پھیلتی جارتی ہے اور اہلسنٹ والج ماعت کے شعائر ومعمولات وغیرہ سے ہٹائی جارہی ہے حتی کہ جب بکثرت اس کا وجود ہو جائے گا تونجدی حکومت کی طرح یک لخت حاصل کردہ وسائل کی اعانت سے بیہ جر وقہر وتشد دکی صورت اختیار کرلے گی اور حکومت و افتدار حاصل کرے گی اور نجدی حکومت کا ہاتھ بڑا کر د نیادی مقاصد سے مستفید ہوگی اور غالبًا یہی وجہ معلوم ہوتی ہے۔ کیونکہ تحریک ایمانی کو اصولی طور پر اول ہے اور تحقیق اعمال کا معیار حقیق ہے کہ ایمان وعقیدہ صحیح نہ ہوتو سب عمل بیکار Click

ہوجاتے ہیں لیکن اس سے قوام کو زیادہ متاثر نہیں کیا جاسکتا بلکہ اظہار عقیدہ سے سربستہ راز فاش ہو کر رہ جاتا ہے۔ اور تحریک کی کا میابی زیادہ دیر تک خطرہ میں پڑجاتی ہے۔ بہر صورت اس دعوتی اتحاد دائفات سے بھی معلوم ہوتا ہے کہ تبلیغی جماعت اور نجدی جماعت دونوں ایک ہی چیز سے عبارت ہیں۔

وجہ چہارم: چوتھی وجہ جماعت تبلیغی کے نجدی حکومت کے ساتھ متحد ہونے کی بد ہے کہ نجدی حکومت کی ابتداء یوں ہے کہ محمد ابن عبد الوہاب نے کلمہ نماز اصلاح اعمال تو حید دغیرہ کو بڑے زورے رواج دیا اور ان کی توجہ کو شعائر اہلسنت اور عقائد صححہ ہے تدریجا پھیرا۔ پھر جب اکثریت ہوگئی تو دہ آیات ادر احادیث جو کہ کافروں ادر مشرکوں کے متعلق دارد ہوئی تغیی ان کواہلیت والجماعت اہل حجاز کے عقائد واعمال پراپنے تامحود اور تا قابل تعریف انداز ہے منطبق کیا ادر پھراس بنا پرانگومشرک ادر کافرقر اردیا۔ پھران سے مشرکین کا ساسلوک ادر ان کا محلّ و قمال شروع کر دیا اور ان کے تمام مقبوضات اور مملوکات کو مال غنیمت سمجھ کر اپنی خواہشات میں صرف کیا جیسا کہ پہلے گذر چکا ہے کہ تجدی نے اہل تجاز کویوں خطاب کیا " اے باشندگان تجاز! تم بامان اور فرعون سے بھی بڑھ کر ہو ہم تمہارے ساتھ ای طرح قال کریں ہے جس طرح کفار سے کیا جاتا ہے۔تم امیر حمزہ اور عبد القادر (جیلانی) کے پجاری ہو۔''.....اور دشمنان اسلام کے تعاون و مدد سے خوف قتل و غارت کی اور حکومت قائم کر لی اور اعداء دین کوخوش کرتے ہوئے مسلمانوں میں باہمی تفریق کا ہمیشہ کے لیے بیج بودیا تو کو یا کلمہ نماز اصلاح اعمال \_ انتباع كتاب وسنت كوحصول افتد اركا ذريعه بتايا كميا اوربيه مكن ب جبيها كه جماعت مرزائیہ نے حکومت برطانیہ کے وجود و بقاک لیے اور اس کے مفاد کے پیش نظر عالم اسلام میں تبلیغ اسلام کو آلہ متایا اور مولوی ابو الاعلیٰ مودودی نے اسلامی نظام کو کسی اپنی غرض حصول اقتداریا سرمایہ دارانہ نظام دغیرہ کے لیے آلہ بتایا اور غیر مقلدوں نے پرچارتو حید کو آلہ ہنایا اور اہل اسلام کو کیا ہے کیا کہہ دیا۔ ہناہ علیہ معلوم ہوتا ہے کہ بلیغی جماعت نے بھی تحریک ایمان کوادلا اور تحریک اصلاح عمل کو ثانیا حصول افتدار کے لیے آلہ بنا رکھا ہے۔ دیکھتے محمد علی

144

جوہرنے حجاز سے واپسی پر جوتاثر جامع مسجد دبلی میں ایک عظیم اجتماع کے روبر وحلفیہ طور پر ظاہر کیا وہ حسب ذیل ہے:..... ' سلطان ابن سعود اور اركان حكومت بار بار كتاب الله اور سنت رسول اللہ کی رف لگاتے تھے لیکن میں نے توبیہ پایا کہ انہوں نے کتاب اللہ اور سنت رسول اللہ کو دنیا کمانے کے لیے آلہ بنا رکھا ہے جولوگ ڈاکے ڈالتے میں چوری کرتے میں برا کرتے ہیں لیکن جو لوگ قرآن وحدیث کو آ ڑ بنا کر دنیاوی حکومت حاصل کرتے ہیں چوروں اور ڈاکوؤں سے بھی برا کرتے ہیں۔''(مقالات محمظی ص ۹۹و ۹۶ ج ۱) لہٰذاعین ممکن ہے کہ بیغی جماعت نے بھی کلمہ نماز توحید دغیرہ کو آلہ بنا رکھا ہواور مطلب حصول اقتدار ہو کہ جب کثرت حاصل ہوجائے تویہ سب تواضع و مدارات جرد قہر کی صورت میں بدل جائے اور حجاز مقدی کے سے حالات پیدا کر دیئے جا ئیں یعنی دوسروں کے اعمال كوشرك ادركفرقر اردے كروبى نجديانہ طريق كاراختيار كرليا جائے۔ ناظرین کرام حقیقت بیہ ہے کہ بیغی جماعت اب اخلاصی تحریک نہیں رہی بلکہ وہ آ ہتہ آ ہتہ ایک نے دین میں تبدیل ہور ہی ہے اور یہی وجہ ہے کہ جماعت تبلیغی والے اپنے علادہ سب کو کافر و مرتد تصور کرنے لگے ہیں۔ جیسا کہ آگے ذکر کیا جائے گا کیونکہ تبلیغی جماعت کے مرکز پر ایمان لانا اب اسلام کا چھٹا رکن بن گیا ہے۔ چنانچہ مولوی عبد الرحيم د یو بندی رکن تبلیغی جماعت فرماتے ہیں.....' میں جیران ہوں کیا کہوں کچھ بچھ میں نہیں آتا پتہ نہیں کب ہے تبلیغی جماعت کا مرکز بھی ایمانیات میں داخل ہو گیا ہے اور اسکا منگر کا فرقر ارپا تا ب-" (چشمه آفاب ص ٢١) نیز آپ فرماتے ہیں ..... " ہمارے میوات والے ماشاء اللہ عرب وعجم میں مسلمان بناتے بناتے اکتا گئے ہیں جی بھر گیا ہے اس لیے میوات کے بعض سرگرم مبلغین اور علماء نے مسلمانوں کو مرتد و کافر بنانا شروع کر دیا ہے۔''ص ۲۱ ''اگر ذرابھی طاقت حاصل ہو جائے ادرجو كم مركز ندآئ توات توبالكل مرتد كے درجہ ميں تجھتے ہيں۔" (نورمحد چند بن ص ٢٠) ناظرین! ملاحظہ فرمائیں کہ نجدیوں کی طرح اوروں کو بلکہ اب خود اپنوں کو بھی Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

145

## تبليغي جماعت كانقشه حيات

حضرات! اب ہم یہ خطاہ کر کرنا چاہتے ہیں کہ یہ تبلیغی جماعت شب وروز نیک اعمال اور اصلاح حالات کی دوسرے لوگوں کو تبلیغ کرتی رہتی ہے۔ دیکھنا یہ ہے کہ خود اس کے اپنے عملی اور نظری تاثرات کیا پچھ ہیں۔

ب کہ چلو دین کا تھوڑا بہت کام ہورہا ہے ہوتا رہے، غلطیاں کہاں نہیں ہوتیں میں جمعتا ہوں کہ پچھنور سے کام نہیں لیا گیا۔حقیقت بیہ ہے کہ بے نمازی عملی قصور ہے اورعلاء مدارس کا التخفاف اور الضل کو غیر الضل یا غیرسنت (بدعت) کوسنت سجمنا اعتقادی قصور ہے۔ میں سیر سمجھنے میں قاصر ہوں کہ چند اعمال کی اصلاح کے پیش نظر عقائد میں قصور کونظر انداز کر دینا کہاں تک شرعی نقطہ نظر سے درست ہے۔ سی عقائد مدارنجات ہیں۔ اعمال مدارنجات نہیں۔ " (چشمه آ فآب ص ۵۲\_۵۲\_۵۱) مولوى اختشام الحق كا ندحلوى (بقول خود) استخريك كے باندى سے بي انہوں نے حال ہی میں تبلیغی جماعت پر سخت تنقید کرتے ہوئے ان کو کمراہی کی طرف دعوت دینے والى جماعت قرارديا ب-" (چشمه آفاب س") آب نے واضح طور پر بینی فرمایا کہ حضرت مولانا محد الیاس صاحب قدس سرہ العزيزكي وفات سے كتنے عرصہ بعد ميں بي تبليغ بدعت حسنہ سے خارج ہو كر بدعت منلالت اور ملت کى تبابى كاذرىيد بن كى تحى كيام صلابى ايا موا؟ (چشمه آفاب م٢) جہاں پر بھی تبلیغی جماعت کا اقتدار ہے اتمہ مدرسین کومخالف قرار دے کر فورا ان کو علیجدہ کر دیا جاتا ہے خواہ وہ کیسی تعلیمی صلاحیت رکھتا ہو۔ میں ایکی تفصیل بھی پیش کرسکتا ہوں۔ (اصول دعوت وتبليغ ص ٢٨)

" کیونکہ جب ان تابالغ مقتداؤں (تبلیغی جماعت کے جامل مبلغین) نے خطاب عام شردع کر دیتے ہیں جن کی شرعاً ان کواجازت نہیں اور انہوں نے اس کام کی افضیلت پر حد ۔ تجاوز کیا اور دوسرے دبنی شعبوں کی کمل کملاتخفیف (تحقیر) شروع کر دی۔'' (اصول دعوت وتبليغ ص ٥٢، ٣٣) مولوی عبد الرحيم صاحب ديو بندي نے مزيدان حالات پر روشني دالي جو في زمان کچھ تاعاقبت اندلیش مصنوعی دین کا درد رکھنے والوں (تبلیغی جماعت دالے) کی جانب سے ردنما ہورے ہیں میوات کا علاقہ خاص طور پر انکا شکار ہے۔ حمرات کا مقام ہے کہ جو کام اہل Click

147

علم کا ہے وہ ایسے لوگ سر انجام دیتا چاہتے ہیں جو نہ صرف دین سے نا آشنا ہیں بلکہ اپنی سفاہت اور جہالت اور اپنی بدکرداریوں کی وجہ سے معاشرہ میں بھی کسی اچھی نگاہ سے نہیں دیکھے جاتے بیدتوالیا بھیجے کہ

اذا کان الغُرابُ دِليلَ قَوْمٍ سَيَهُديهم طريق الْهَالِكِيْنَ جب كونَ قوم اپنی رہنمانی كے ليے كوے كا انتخاب كرے تو عنقريب دہ ان كو ہلاكت كوكي ميں ذال دے كا ميں ہر جمعہ كومولا تا محمد يوسف كی خدمت ميں برابر حاضر ہوتا تقااور جماعت كے بے ضابطہ مقررين كی شكايت عرض كرتا رہا كہ ميں بہت سے موقعوں پر خود من چكا ہوں كہ يہ لوگ علاء كرام اور مدارس كا مختلف انداز سے استخفاف كرتے ہيں يعنی تحقير كرتے ہيں آپ حضرات كوجلد از جلد اس كی شدت سے روك تعام كرنی چا ہے۔ علاء كرام كو سخت شكايات ہيں۔'' (اصول دعوت وتبليخ ص ٢٣)

بھی ذرہ نہیں ہل سکتا ادرا گر کرنا چا ہیں تو تم جیسے ضعف ہے بھی وہ کام لے لیں جو ابنیاء ہے نہ ہو سکے۔'' (مکا تیب الیاس صیں ۱)

''غور کا مقام ہے کہ کوئی فخص بغیر سند کے کمپوڈ رتک نہیں ہوسکتا۔گران لوگوں نے دین کواتنا آسان تبجھ لیا ہے کہ جس کا بھی جی چاہے دعظ د تقریر کرنے کھڑا ہو جائے کسی سند کی

ضرورت نہیں۔ ایے ہی موقع پر بیہ مثال بیخوب صادق آتی ہے۔ نیم حکیم خطرہ جاں نیم ملاں خطره ايمان - " (اصول دعوت وتبليغ ص ۵۴) مولوی عبد الرحيم صاحب ديوبندي فرمات بي - مير بزركو! جب ناداقف ادر نااہل لوگ مند خطاب پر فائز ہوں کے تو وہ اپنے سلغ علم کے مطابق ہی نہیں بولیں کے بلکہ اپنے علم ہے آگے نکتے پیدا کریں گے۔ان کواتنی جرأت ہوگئی ہے کہ وہ لوگ اپنے خطاب میں علماء پر تنبیبات فرماتے ہیں۔ ڈ اکٹر ذاکرحسین خاں صاحب چنخ جامعہ ملیہ حال صدر جمہوریہ مدت ہے مولوی Click

148

الیاس کی خدمت میں رہے اور اس تحریک کے مؤید نے ایک خط کلکتہ سے ایک خاتون کے تام لکھا تھا جو کہ انگریزی اخبار انڈین ایک پریس میں چھپا تھا۔ موصوف لکھتے ہیں..... ''ہندوستان میں ایک ایسی پرستش گاہ کی ضرورت ہے جہاں مختلف مذہوں کے لوگ جاجا کراپنے خدا کی عبادت کریں۔مختلف مذاہب توبس ایک ہی حقیقت کبری (منزل مقصود) کے لیے مختلف راہتے ہیں۔ ہم بہت بڑا کام کر ڈالیں کے اگر کوئی ایہا راستہ نکالیں جس ے اس سوچ کی عادت ختم ہوجائے کہ ایک ہی متعین سڑک اور راستہ ہے۔'' (انڈین ایک پریس ۸رکتوبر ۱۹۶۸ء) طاحظه فرمائي كه بدب ذبن اس مبلغ وين كاجو كم عرصه درازتك مولانا الياس صاحب اوران کی تبلیغی جماعت کے فیضان سے بہرہ مند ہو چکا ہے۔ دینی زندگی کی بات الگ رہی۔ اس کو اس بنیادی قرار داد کا بھی انکار ہے کہ صرف اسلام ہی خدا کا سچا دین اور سیدھا راستہ ہے۔ بتائے جماعت کے ایسے تاثرات کی کوئی جگہ ہے؟ ان عبارات اور حوالجات سے کیا ثابت ہوا۔ تبلیغی جماعت چند چلوں کے بعد عمل کو عقيده اورايمان يرترج ديني ب بلكه اس ظاہرى اور محدود عمل كى وجه سے علماء و مدرسين اور مدارس کی استخفاف اور تحقیر کرتی ہے اور داؤ چلے تو ان کو خدمات سے الگ کر دیتی ہے اور کوہ وہ کتنے لائق ہوں وہ منصب خود سنجال کیتی ہے جو اس میں داخل ہوتا ہے وہ چند ردز کے بعد

علاء ومدرسين سے دور ہوجاتا ہے۔ يہ جماعت بجائے ايمان كحمل كومعيار نجات تصور كرتى ہے اس کے ایک طرف تو فردتن اور اعسار ہے دوسری طرف التکبار و انانیت ہے۔ سنت کو بدعت اور بدعت کوسنت قرار دیتی ہے۔ گمراہی کی طرف ہدایت کرتی ہے۔ بدعت حسنہ سے بدعت سبید بن گن ب اس کو دعظ کاحق نہیں بوجہ جہالت سے نا قابل توجہ بے۔ سے جماعت دین ے تا آشنا ہے اپنی بدکرداری کی دجہ سے معاشرہ میں اس کی کوئی جگہ نہیں۔ اس کے بعض ذمہ دار افراد ایسے ہیں جو کہ اسلام اور صرف اسلام کو ذریعہ نجات تشلیم کرنے کے لیے تیار نہیں۔ اس کے بعض مبلغ ند صرف جاہل ہیں اور بے دین بلکہ اپنی بد کرداری کی دجہ سے معاشرہ میں Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

#### 149

کوئی حیثیت نہیں رکھتے۔ بید رہنمائی کے لائق نہیں جو کام ابنیا، سے بعمد کوشش نہ ہو سکے وہ اللہ چاہے توان کے ادنی سے کرالے۔ اس کے منافع بلا سند دعظ کرتے ہیں۔ اپنے منافع علم سے بڑھ کرعلاء پر تبنیبهات کرنے سے نہیں چو کتے۔ اپنے عمل پر اتر اتے ہوئے دوسروں کو ذراع علطی پر کافر اور مرقد کہنے لگتے ہیں بلکہ وہ اپنے علاوہ کی کو مسلمان ہی نہیں بچھتے اور بعض ان میں ایسے ہیں کہان کو اہمی تک بھی باور نہیں ہو سکا کہ نجات اخروی کے لیے صحیح راستہ صرف اسلام ہی ہے۔ وغیرہ وغیرہ

# عقيده كي شرعي اہميت

شریعت مطہرہ میں نیک اعمال اور پاکیزہ اخلاق انتہائی طور پر مرغوب اور محبوب ہیں۔ حصول برکات اور نزدل انوار کا بہترین ذریعہ ہے۔ دنیا وآخرت میں ایک متحسن امر ہے لیکن عقیدہ کو ایک بنیادی اور معیاری حیثیت حاصل ہے کہ اس کے نہ ہونے یا قابل تعریف نہ ہونے کی صورت میں نجات خطرہ میں پڑجاتی ہے اور اعمال سب کے سب بے اثر ہوکر رہ جاتے ہیں۔ ثبوت ملاحظہ فرمائے۔

" بحلی'' دیوبند میں مولانا عامر دیوبندی لکھتے ہیں .....عقیدہ و خیال کی ایک خرابی ہمی بعض موقعہ ایسی شدید ہوتی ہے کہ تمام اعمال خیر فاسد ہو جاتے ہیں مثلاً کوئی صحف رسول اللہ سلیلینہ کے خاتم النہیں ہونے پر ایمان نہ رکھتا ہو یا صحابہ کرام کی عزت اس کے دل میں نہ

ہویا احاد یت صحیحہ کو تاریخ نے زیادہ حیثیت و وقعت نہ دیتا ہو۔ تو ان میں سے ہر بات بجائے خود اتن قبیح ہے کہ اس کی قباحت کو حسن اعمال کا پورا دفتر بھی کم نہیں کرسکتا۔ جہاں یہ قباحت پاکَ جائے گی دہاں اگر نیکوکاری کے پہاڑ بھی کھڑے ہوں تو بھی یہی کہا جائے گا کہ انکا کوئی اعتبار نہیں۔'' ( ججلی دیو بند جون ۱۹۵۸ء ص ۱۹)

'' بیسب اعمال واقوال ہیں۔عقائدان سے جدا گانہ چیز ہے صحت عقائد کے ساتھ فساد اعمال واحوال ادر فساد عقائد کے ساتھ صحت اعمال واحوال جمع ہو کتی ہے۔''

150

( عيم الامة ص ٢٤٦) "بردين آدمى اگردين كى بھى باتيں كرتا بوتو ان پرظلمت لينى ہوئى ہوتى ب-اس کی تحریر کے نقوش میں بھی ایک کو نہ ظلمت کیٹی ہوئی ہوتی ہے۔ اس لیے بے دینوں کی صحبت اورب دينون كى كتابون كا مطالعه بركز ندكرنا جائي ""( كمالات اشرفيص ٥٥) مولوی عبدالرحيم ديوبندي فرمات بي ..... "مي تجھنے سے قاصر موں كه چند اعمال کی اصلاح کے پیش نظر عقائد میں قصور کونظر انداز کر دینا کہاں تک شرعی نقطہ نظر سے درست ب- يحج عقائد مدارنجات بي اعمال مدارنجات نيس " ( چشمه آفاب ص١٧) " ہمارا تبلیغی کام صرف عمل صالح کے لیے نہیں ہے بلکہ اول بیدا یمانی تحریک ہے اور بعدين اعمال صالح كى تحريك ہے۔'' (اللمي مكتوب محمد عاشق اللي مدرسه كاشف العلوم نظام الدين د بلي) ناظرین کرام! ان حوالجات سے عقیدہ کی اہمیت شرعی نقط نظر سے داختے ہوئی کہ عقیدہ کی اولیت اور اس کی صحت ایک بنیادی اور معیاری حقیقت ہے کہ اعمال کم ہوں یا زائد ان کی صحت و بقا اور موجب اجروتواب مونا عقیده پرموتوف ب اگر عقیده نه مویاس می کمی طرح کا فساد ادر نقص ہوتو اعمال کا کوئی اعتبار نہیں۔ای لیے کفار میں چونکہ ایمان دعقیدہ مفقود ہے اور منافقین میں عقیدہ فاسد ہے ان کے سب اعمال باطل اور وہ کمی اجروثواب کے موجب نہ ہوں گے۔ ثابت ہوا کہ عقیدہ کی کمزوری کے ہوتے ہوئے اعمال پر اترانا فخر کرنایا کمی کی تحقير وذليل كرنايا اعمال ہى كونجات وفلاح كا ذريعہ خيال كرنامخض جہالت اور نادانى ہے اور عذاب دائمي كابيش خيمه تياركرتا ہے۔ تبليغي جماعت كى ياليسي ميں انقلاب موضوع ناظرین کرام! ادراق گذشتہ سے آپ کومعلوم ہوگیا ہے کہ شریعت میں ایمان و عقیدہ کواولیت حاصل ہے جن کہ تبلینی جماعت کے ام مولوی محمد یوسف صاحب نے بھی اس Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

151

كوشليم كياب- چنانچة ب فرمايا ب- " جاراتبلينى كام صرف عمل صالح كے لين يس ب بلکہ اول بیا بیانی تحریک ہے بعد میں اعمال صالح کی تحریک ہے۔ (بنده محمر يوسف عنى عنه بقلم محمر عاش اللي عطاء الله مدرسه كاشف العلوم) نظام الدين دبلى امیر جماعت نے ایمان کی اولیت کوشلیم کیا ہے کہ ایمان اوّل ہے اور عمل بعد میں لہٰذا پہلے ایمان کی اصلاح کی جائے گی یعنی عقیدہ کی اصلاح ..... کی جائے گی کہ بیعقیدہ شرک ہے بیہ برعت ہے، بیہ جائز ہے بیاجائز ہے۔ بیر مردہ ہے بیر ام، بیہ موجب ثواب ہے اور بیہ موجب عذاب۔ بیعقیدہ سی جن جن و دوزخ موجود ہیں بیعقیدہ درست ہے۔ ایماندار ہیشہ جنت میں رہیں گے۔ بیعقیدہ داقع کے مطابق ہے۔رویۃ باری قیامت میں ہوگی۔ بیہ عقیدہ ایک حقیقت ہے دغیرہ کیونکہ ایمان میں ہے کہ دل سے کس امر کا اعتراف کرنا اور تصدیق کرنالیکن افسوس کہ بلیغی جماعت نے تحریک ایمانی کو چھوڑ دیا ہے اس کی اولیت کو ختم کر دیا ہے اوراب اس کا سردکار صرف تحریک اعمال صالح سے متعلق رہ گیا ہے حتی کہ بلیغی جماعت کے بعض مولوی صاحبان اور مبلغین کرام سی کہے جار ہے ہیں کہ ہم لوگ صرف اخلاق وعمل کی اصلاح کے لیے کھڑے ہوئے ہیں'۔ ایمان وعقیدہ سے ہمیں کوئی مطلب نہیں تو گویا اب اعمال صالح کوادلیت حاصل ہوگئی ادریہی قلب موضوع ہے کہ جواڈل تھا اسکو پیچھے کر دیا اور جو

ہیچھے تھا اس کو آگے کر دیا ..... چنانچہ اس طرح کی امیر جماعت مولوں محمد یوسف سے تصریح موجود ہے۔ اب تک ۲۰۔۲۵ سال کے تجربہ سے یہی معلوم ہوا کہ رسموں اور گناہوں کے چیڑنے سے لوگ رسموں اور گناہوں کو چھوڑتے نہیں ہیں۔ (مولوی محمد یوسف امیر جماعت) مطلب بیہ کہ اگر ہم تحریک ایمانی پرزور دین اوراس کی اصلاح کریں کہ بیہ میلاد فاتحد سر سلوة سلام كاعقيده جمور دو- بيعقيده شرك يا كناه ب يا تيجد ساتوال، نذر ونياز كا عقیدہ غلط ہے اور ایسا کرنا گناہ ہے۔ غیر اللہ سے مدد بزرگوں کا تو شہ دغیرہ کی رسم شرکیہ عقیدہ

152

ب اس کو چھوڑ دو کیونکہ دہابیہ کے بال اہلسنت و الجماعت کی بیہ با تیں اور اعمال بھی بری رسمیں اور گناہ وشرک و بدعت کی چزیں ہیں جن کو وہ مٹانے کی دھن میں گے ہوئے ہیں تو اہلسنت عوام ان کو بالکل ترک نہیں کریں گے بلکہ اور زیادہ چڑیں گے اور کبھی باز نہیں آئیں گے لہذا ہم نے تحریک ایمان کو ترک کر دیا ہے اور پہلے اعمال کی اصلاح شروع کر دی ہے۔ کیونکہ ایسا کرنے سے ان کا ذہن عملی کیفیت سے متاثر ہو کر خود بخو درسوم خدکورہ سے تائب ہو جائے گا اور پھر اس پر پورا جادو چل جائے گا ہم جو کہیں گے وہ مان جائیں گے۔ نتیجہ سے ہو گا کہ وہ اہلسنت اور عقائد صححہ اہلسنت سے نگل کر ہمارے ہم عقیدہ ہو جائیں گے۔ نتیجہ سے ہو گا کہ ماف ہے کہ ہم نے تحریک ایمانی کی اولیت کو اس معلومات کی وجہ سے ختم کر دیا ہے۔ اور اب

ناظرین کرام! آپ اس سے میہ بھی سمجھ گئے ہوں گے کہ میہ جماعت انفرادی اور اجتماعی طور پر گشت اور قربیہ بہ قربیہ گا ڈن بہ گا ڈن چلت و پھرت کی جو دوڑ لگاتی پھرتی ہے اس کا مقصد و مدعی صرف ہے کہ صحیح العقیدہ مسلمانوں کا شکار کرنے کے لیے ان کو ایک ساز گار ماحول میں پہنچا دیا جائے جہاں سے ان کے مذہب کو بدلنا آ سان تر ہو جائے ..... نیز یہ بھی واضح ہوگیا کہ ان کا بیہ کہنا کہ ہمارا کا متح بیک ایمانی اور تح بیک عملی دونوں کا مجموعہ ہے قطعاً غلط

بی نہیں سکتے کیونکہ ایمانی تحریک جب بھی کریں کے تو اس کی یہی ایک صورت ہے کہ سمج العقیدہ مسلمانان اہلسنت کو یہی کہیں گے کہ پیرعقیدہ شرک، پیرعقیدہ بدعت ہے، پیر جائز ادر پیر تاجائز تو مسلمان صحیح العقیدہ ای وقت بدک جائے گا اور فورا ان سے علیحدہ ہوجائے گا۔ جیسا کہ امیر جماعت مولوی محمد یوسف نے اس کوشلیم کیا ہے کہ ''رسموں اور گناہوں کو چھیڑنے سے لوگ رسموں اور گناہوں کو چھوڑتے نہیں۔' کیونکہ چھٹرنے کا یہی مطلب ہے کہ عوام کو یوں کہا جائے کہ بیعقیدہ شرک اور بہ بدعت ہے گیارہویں بدعت ہے یا رسول اللہ کہنا عقیدہ شرکیہ ہے دغیرہ دغیرہ۔

153

ناظرین معاف فرمائے! تو ایسے علاء اور مفتوں کا س قدر فتیج اور غیر مستحسن فعل - بر کہ کسی کے ایمان کو تباہ کرنے کے لیے عکر اور فریب جیسے کریںہ طریقے استعال کریں اور قلب موضوع جیسی رذیل حرکات کا ارتکاب کریں۔

تبليغى جماعت كے ظاہرى پر فريب تصنع كا انكشاف

ناظرین حضرات! آپ جب بیه دیکھتے ہیں کہ تبلیغی جماعت کی عملی کیفیت قامل تعریف ہے۔ قرآن پڑھتی ہے، اسلام وایمان کے تاثرات سے آراستہ ہے۔ صوم وصلوۃ کی شدت سے پابند ب- حضر وسفر میں پابند شریعت ب- خود عامل ب دوسروں کو نیک ہونے کی ترغیب دیتی ہے مکردہ حرام سے اجتناب کرتی ہے۔ شرعی احکام کی تبلیغ کے لیے دور دور کی مشکلات کو برداشت کرتی ہے۔ تو اگر ایس جماعت بے دین ہے تو پھر دیندار کوئس جماعت ہوگ؟ لہذااس کی مخالفت ایک مروہ فعل ہے تو اس اشکال کاحل یہ ہے کہ اس طرح کی کش مکش ایک نوجوان کوتل کرنے کے عظم پر صدیق رضی اللہ تعالی عنہ وعمر رضی اللہ تعالی عنہ کو پیدا ہوئی کہ اس کے خشوع وخضوع اور پابندی نماز وغیرہ کو دیکھ کر حضور علیہ السلام نے جو اس کو قل کرے کا حکم دیا تھا۔ اس کی تعمیل نہ ہو تکی اور داپس آ گئے۔ پھر حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو تحکم ہوا کہ اس کوتم قمل کرو۔ مگر جب آپ گئے وہ نماز پڑھ کرجاچکا تھا یہاں پر ملاحظہ فرما کمیں کھیل حکم میں فرق محض اس نوجوان کی پابندی صلوٰۃ اور اخلاص کی وجہ ہے آیا تو ثابت ہوا کہ پابندی صوم وصلوٰۃ نجات وایمان کے لیے کافی نہیں بلکہ کوئی اور چیز بھی از بس ضروری ہوتی باور وه صحت عقيده اورا ستحكام ايقان ب-ای طرح حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام نے صحابہ کرام رضیاللہ تعالی عنہم کو آنے والی ایک ایس جماعت کی خبر دی تقلی کہ وہ یقر دَن القران الخ یعنی وہ قرآں کے قاری ہوں گے مگر بیان کے حلقوں سے نیچ ہیں اترے گا اور ایسے صوم وصلوٰ ہ کے پابند ہوں گے کہ اس کی مثل نہیں ہوگی دغیرہ مگر دہ سب دین ہے بے بہرہ ہوں گے تو ثابت ہوا کہ اس یا بندی کے ساتھ

صحت عقیدہ از بس ضروری ہے۔ اس کے بغیر عمل ایک بے معنی حقیقت ہے۔ اور اگر دل میں بیہ شبہ پیدا ہو جائے کہ آخرنیکی کے لیے یہی علامتیں ہوتی ہیں کہ پابند شرع ہے ورنہ اندر کھس کر کون دیکھتا ہے کہ نیک ہے یا بدتو فرق پھر کیے ہوگا کہ یہ نیک ہے اور سے بدتو اس شبہ کا ازالہ یوں ہوسکتا ہے کہ صحابہ کرام رضی اللہ تعالی عنہم نے دریافت کیا تھا کہ یا رسول اللہ علی اس جماعت کی علامات کیا ہے تو آپ نے فرمایا کہ سیماھم التحلیق ترجمہ ''ان کی علامت سر منذوانا ب- "خلاصه بيركه جواوصاف تبليغي جماعت من مثلًا صوم وصلوة كى پابندى اور حكام كى تلقين وترغيب وغيره بي - الي علامتين حضور عليه الصلوة والسلام في أتنده آف والى أيك جماعت کی بتائیں ہیں ای لیے ذہن ادھر جاتا ہے اور شبہ داقع ہوتا ہے کہ شاید سے دہی جماعت جس کی حضور علیہ الصلوق والسلام نے خبر دی ہے اور اگر بالفرض تبلیغی جماعت اس کا سیح مصداق نہیں ہے تو پھر بتائے کہ کوئی جماعت اس کا صحیح مصداق ہے اور وہ کہاں رہتی ہے۔ بہر صورت آ پ تبلیغ جماعت کی خوبیاں اور اوصاف ندد کمی بلکہ حدیث سے بدین ومکار جماعت کی علامتوں کے آئینہ میں تبلیغی جماعت کو ملاحظہ فرمائیے، روزہ، نماز، دبنی دعوت وغیرہ اوصاف ان علامتوں کا جو کہ آنے والی جماعت میں ہوں گی ایک حصہ ہے تصویر کے ددنوں رخ دیکھئے ایک رخ سے پورا پتہ ہیں چکنا۔

ناظرین کرام: ''تبلیغی جماعت'' اپنے ان مذکورہ خط وخال کی دجہ ہے ہرگز ہرگز صراط متقم رنہیں ہے لہٰذا آپ'' ٹی تبلیغی جماعت'' جو کہ حضرت محمد سعید احمد صاحب خطیب جامع متجد داتا صاحب رحمة اللدعليد كم تكراني من چل ربى باس كى طرف رجوع فرمائي -مستله شفاعت اورمولوي ثناء اللدامرتسري ناظرین کرام! غیر مقلدوں اور اہلحدیث ہے ایک وہ گروہ ہے جو کہ مولوی ثناءاللہ امرتسری تے تعلق و داسطہ رکھتا ہے ہم چاہتے ہیں کہ مولوی ثناء اللہ صاحب اور ان کے پیروکار حضرات کا شفاعت ہے متعلق نظریہ بیان کردیں Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

155

مولوى ثناء الله صاحب اوران كے معتقدين كا مسئله شفاعت سے تعلق معلوم كرنے کے لیے صرف اتنا بیان كردينا كانى معلوم ہوتا ہے كہ رسالة اربعين مولفہ مولوى عبد الحق غزنوى شاكر درشيد مولى عبد الله غزنوى المجديث كے ذريعہ ان كا تعارف كرايا جائے۔ مولوى عبد الحق ماحب اپنے اس رساله بل مولوى صاحب كا تعارف ان الفاظ ش كرتے ہيں۔ الحمد لله على عليع الرسالة المسماة بالاربعين في ان ثناء الله ليس على مذهب المحدثين بلو هو من المحدثين في الدين الجهمية والمعتزله و القدرية المحرفين.

ترجمہ: ''رسالہ میں چالیس دلاکل واضح ہیں۔ اس بات کے جوت کے واسطے کہ ثناء اللہ امر تسری محدثین کے خدمب پر نیس بلکہ وہ محدثین (لیحن بدعتی فرقوں میں ے) ہے مش دیگر فرق منالہ جعمیدہ اور معتز لہ اور قدرید وغیرہ کے جو کہ (دین میں) تح بیف و تبدیل کرنے والے ہیں اور اس پر پاک و ہند کے مفتیاں کرام اور علاء عظام کی تصدیقات شبت کرائی ہیں تو جس طرح بدعتی فرقے تھمیہ معتز لہ وغیرہ شفاعت کے منگر میں اس طرح یہ ثنائی پارٹی بھی شفاعت کی منگر ہے۔

#### مسكه شفاعت اوريرويزي جماعت

ناظرین! پردیزی جماعت حدیث اور اجماع و قیاس اور صوفیائے کرام اور علماء

مجتہدین کے نظریات کے مقابلہ میں نے نظریات کی قائل ہے۔ معتقدین دمتاخرین کی قہم و فراست کوایک محدود چیز اور موجود ماحول کے موافق خیال نہیں کرتی اور عبد اللہ چکڑ الوی کی طرح صرف قرآن کو محل استدلال سمجھتی ہے اور اس کے علاوہ ہر چیز کو درخور اعتناء اور دقتی نقاضوں کے لیے غیر مفید باور کرتی ہے اور قرآن مجید کی تغییر وہ کرتی ہے جو کہ اس کی اپنی افراد طبع ہے۔ دوسری ہر تاویل دتغیر ان کے لیے جائے اعتراض ہے اور مسئلہ شفاعت چونکہ علاء، معتقدین اور تاخرین کا معمول بہا ہے تو جب یہ سب چھ قابل اعتراض تغہر اتو ثابت ہو گیا کہ

156

ہیمی شفاعت کی منکر ہے۔

مسئله شفاعت اورسرسيد

ہے۔ قرآن میں کسی معجزہ کا ذکرنہیں۔ شرعی سزائیں لازمی نہیں معراج شق صدر غیرہ معجزات بیداری میں نہیں بلکہ ایک خواب تھی۔ مرنے کے بعد اٹھنا، حساب کتاب میزان پلصر اط جنت دوزخ وغیرہ امور کوئی حقیق چیز نہیں بلکہ ایک مجازی تعبیر ہے اور بس عیسائیوں کی گلا گھونٹ کر ماری ہوئی چڑیوں کا کھانا مسلمانوں کو جائز ہے دغیرہ دغیر۔ (حیات جادید حصہ دوم ص ۲۵۶ تاص ۳۲۳ از مسٹر حالی یانی چی) نیز حالی صاحب نے سرسید کا بیان یوں لکھا ہے ..... وہایی وہ ہے جو خالصاً خدا کی عبادت کرتا ہوں۔موحد ہو دغیرہ..... (برطانہ) سرکارنے بے سوچے سمجھے ان (دہابیوں) کو Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

#### 157

معتد علیہ نیس کردانا بلکہ ۱۸۵۷ء کی جنگ کے زمانے میں جبکہ فتنہ کی آگ ہر طرف مطتعل تھی ان (دہابوں کی) دفاداری کا سوتا اچھی طرح تایا کمیا ہوا درخیر خوابن سرکار (برطانیہ) میں ۲ بت قدم رب وغيره - (حيات جاديد م ١٨٢) مولوی انور شاہ کشمیری شیخ الحدیث دیو بند کا سرسید سے متعلق فتو ک سرسيد هورجل زنديق ملحد اوجا هل ضال الخ ترجم "يعنى مرسيدوه ب دين ب طحد ب يا جابل مراه ب-(يتيمة البيان المشكلات القرآن ص ١٣٣ از مولوى انوركاشميري) ان حوالجات سے کیا ثابت ہوا سرسيد احمدخان ب دين جامل ممراه حقائق شرعيه اجماعيه كامنكروموول سواد اعظم (1) ے خار ہندوستان میں بربریت بے دینی والحاد کا پہلا بنج بونے والاحرام کو حلال کرنے والا۔ قادیانی بربریت اور بے دین کا مصدر دمنیع اجراء نبوت ورسالت کا بحوز۔ دہایی لوگوں نے غدر ١٨٥٢ء مي سلمانوں كے خلاف دخمن اسلام حكومت برطانيد كى أمداد كى اور اس كى خير خوابى میں جان تک لزادی اور اس کے صلہ میں حکومت برطانیہ سے ہرطرح کی رعائتیں حاصل کیں اور آج تک اس پر قائم و دائم میں کہ جمہور اسلام اور سواد اعظم اسلام سے آج بھی برسر پیکار ہ جی ۔علی ہزا القیاس مولوی شبلی نعمانی کو بھی خیال فرمالیس کہ دہ بھی سرسید مذکور کے قدم بہ قدم ۲۵۵ (الافاضات اليوميه) ۳۰ ۲۵ من ۱۵۲ (زمولوی اشرف علی) مولانا غلام الثداور مستله شفاعت جب سب مخلوق محتاج ہے تو کوئی کمی کے لیے حاجت روا اور مشکل کشاد تعگیر کس طرح ہوسکتا ہے۔ ایسا اعتقاد رکھنے دالے لوگ کچے کافر ہیں ان کا کوئی نکاح نہیں۔ جو ان کو کافرند کے اور مشرک نہ کہ یوہ بھی ویہا ہی کافر ہے۔ جواہر القرآن ملفوظ صے ۲۷ وص ۷۷

قار کمین کرام! آپ نے خیال فرما لیا ہوگا کہ سرسید اور مرزا قادیانی اور مولوی نعمانی وغیرہ بھی شفاعت کے منگر ہی ثابت ہوتے ہیں۔ کیونکہ شفاعت تو اس پر موقوف ہے کہ شریعت کو اسی طرح تسلیم کیا جائے جیسا کہ قرون اولی کا معمول بہا تما اور دین اور نہ ب کو کاب وسنت کی روشنی میں لاتح مل بتایا کیا تما اور جبکہ شرع حقائق کا ہی انکار کر دیا گیا اور دین کی شکل وصورت ہی بگاڑ دی گئی تو شریعت کی روشنی میں جواز شفاعت کا سوال ہی نہیں پیدا ہوتا۔ نیز بی بھی ثابت ہوا کہ سرسید اور مرز اغلام احمد قادیا نی اور مولوی شیلی نعمانی اعظم گردمی اور و جاہید وغیرہ۔ انہوں نے اپنے مفاد اور مطلب دنیاوی کے واسط دین مصطفی اعظم گردمی اور بڑے کیے اور اس میں من مانی تبدیلی وتح دیف کی اور اس کی اصلی ہیئت اور شکل کو بگاڑ نے میں کوئی کسر باتی نہیں رکھی اور سی میں واضح ہو کہ بی سب کچھ دشمان اسلام اعداء دین برطانیہ وغیرہ کے اشارہ پر کیا اور اب تک اس پرقائم ودائم ہوں ہیں اسلی ہیئت اور حکل کو دیک رطانیہ وغیرہ کے اشارہ پر کیا اور اب تک اس پرقائم ودائم ہوں ہیں۔

حضرات بادقار! آپ نے مسئلہ شغاعت کے ضمن بٹی نجدی عقائد کی حقیقت ادر بعض ادر گروہوں کا نجدی عقائد کے ساتھ جوڑ تو ڈر معلوم کر لیا ہے ۔ اب ہم یہ ظاہر کرنا چا ج بیں کہ ان اسلامی فرقوں سے حقیقہ کونسا نہ ہب صحیح اور درست ہے تا کہ اس کی پیروی کی جائے اور دنیا د آخرت میں نجات حاصل کی جائے۔ تقسیر روح البیان میں ہے تریز آیت و علی اللہ قصد السببل فرائے ہیں ان قصد السببل ہو دین زیر آیت و علی اللہ قصد السببل فرائے ہیں ان قصد السببل ہو دین الاصلام و هم اهل السنة و الجماعة ۔ ترجمہ "بیک دین اسلام ہی سیدها رات ہے اور دہ البنت دالجماعت کا طریقہ ہے۔ شیخ علامہ ذہبی فرماتے ہیں۔ الفوقة الناجیة هم اهل السنة یعنی البنت ہی دہ جماعت ہے جو کہ نا ہی ہے۔ "فتو حات دیسے شرح اربعین نو دیم میں میں۔ Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

<sup>158</sup> 

159

تغير مواجب الرحمن ابلسنت سجإ فدجب بص ١٢٣ سطر مطبوعه نو كمشور-تغيرات احمريرص ٢٣٢ ولكن بالتحقيق الصدق فيمن كان على طريقة السنَّة والجماعة رترجمه: "لكين تحقيق يم ب الماد مدافت المسنَّت والجماعت من تغيير مظهرى يرترجمه ذفرقه ناجيه ابلسنت والجماعت جإر مذاهب حنفي مأكلي شافعي حنبلي يرجع هوا ہے اور جو محص ان چار مذاہب سے خارج ہے وہ اہل بدعت ونارے ہے۔ حضرت مرزا مظهرجان جانال رحمة التدعليه آپ کے خلیفہ اعظم خواجہ غلام علی صاحب مقامات مظہری میں اور شاہ ولی اللہ صاحب كلمات طيبه ميں آپ كا مكتوب كرامي تقل فرماتے ہيں۔ حق بجانب اہلتت معلوم ميشور يعنى المسنت بى حق بجانب معلوم موت مي - كلمات طيبات فارى ص ٣٣ مقامات مظهري مكتوب نورد بم ص ١٩ شاه ولى الله محدث د بلوى رحمة الله عليه ترجمہ: میں نے غور کیا کہ آنخضرت علیظت مذاہب فقہ (حنَّ شافع مالکی صبل) میں ے کس مذہب کی طرف مائل جی تا کہ میں بھی وہی مذہب منتخب کروں تو معلوم ہوا کہ سب

مذاہب فقہ آپ کے نزدیک کیچکے ہیں۔ فيوض الحرمين مشهددهم (مولوی محمد ذکریا سہار نپوری شاہ ولی اللہ صاحب کو بھنخ المشائخ اور قطب الاشاد فضائل درود شریف ص۵۰ پراور مولوی اشرف علی صاحب نے ان کوالقول البدیع ص س پر خاتم الحد ثین اور مولوی اساعیل صاحب نے صراط متقم کے صلم پر ان کو قطب المحقیقین فخر العرفاء الكملين اعلمهم بالله الشيخ ولى الله م لكما ب-

160

شيخ المحدثين شيخ عبدالحق محدث دبلوى رحمة اللدعليه

بتواتر اخبار معلوم شده و بترتيع وتفخص احاديث وآثار وميقن گشته كدسك صالح از صحابه و تابعين با حسان و من بعد بم بمد برين اعتقاد برين طريقه (ابل السنة والجماعة) بوده اند.....يعنى احاديث متواتر اور آثار كثيره ب سك صالحين صحابه كرام اور تابعين اوران ك مابعد والون كا ند بب يم معلوم بوتا ب كه وه سب ابل سنت والجماعت عقيده اور طريقه پ معتده كدينى دمدار احكام اسلام بر آنها از فآده دائمه فقها ارباب نداجب اربعه وغيره با از كتب مشهوره كه در طبقه ايشان بوده اند بمه برين خرمات بوده اند ليعنى احباح محتير از آنها كه در طبقه ايشان بوده اند بمه برين خرمات بوده اند ليعنى كتب صحاح والراح الم العد اربعه وغيره كما تر اور من بعد برين خرمات محد الم المال السنت والجماعت عقيده اور الم العنه بر معتده كه مينى دمدار احكام اسلام بر آنها از فآده دائمه فقها ارباب نداجب اربعه وغير بم از آنها كه در طبقه ايشان بوده اند بمه برين خرجب بوده اند ليعنى كتب صحاح والے محدثين اور از انها اربعه وغيره كا مربعه الم بر آنها از فاده دائمه فقها ارباب خداجب اربعه وغير از از آنها اربعه وغيره كما تربي خريم بين الحاد الم الم از قاده دائمه فتها ارباب خداجب الربعه وغير از از آنها

(اهمت اللمعات ص ١٢ سطر ٢٢ و٢٥)

# امام رباني مجددالف ثاني عليه الرحمه عليه

فرمات بي بالجملة طويق النجاة متابعة اهل السنة والجماعة كثرهم الله سبحانه فى الاقوال والافعال و فى الاصول والفروع فانهم الفرقة الناجية وماسواهم من الضرق فهم فى معرض الزوال و شرف الهلاك علمه اليوم احد اولم يعلم اما فى العذفيعلمه كل احد ولاينفع. ترجمه: ``آ خرى نجات كا دارومدارصرف اس پرموتوف بى كه تمام اقوال وافعال ادر اصول و فروع مي فرقد تاجيه المسنّت والجماعت كى بيروى كى جائے - كيونكه المسنّت بى صرف اكم جنتى فرق ميں فرقد تاجيه المسنّت والجماعت كى بيروى كى جائے - كيونكه المسنّت بى صرف اكم جنتى فرق ميں فرقد تاجيه المسنّت والجماعت كى بيروى كى جائے - كيونكه المسنّت بى صرف اكم جنتى فرق ميں فرقد تاجيه المسنّت والجماعت كى بيروى كى جائے - كيونكه المسنّت بى صرف اكم جنتى فرق ميں فرقد تاجيه المسنّت والجماعت كى بيروى تي جائے كار مار واقعال اور اصول و مرت تائي جونفى ند دے گار مات بر موت قيامت برايك جان لے گار محر الد عليه جانئا بحونفى ند دے گار مكتوب ترى مى ٢٨ متوب ١٩ ماريا فى رحمة الله عليه ندى توبات فارى مكتر بي ٢٥ د ٢ مار دے دي معراق اور ملتوبات جلداؤل متوب س١٩٦ دائه الماد ندى توبات فارى مكتر من ٢٥ د ٢ مار دے دي معراق اور ملتوبات جلداؤل متوب س١٩٦ دائه

161

پر ہے۔ (مولوی اساعیل دہلوی نے صراط منتقم فاری ص ۱۳۳ پر ان کوامام ربانی قیوم زمانی کے القاب تحریر کیے ہیں اور ان کوادلیاء کرام وعظام میں شار کیا ہے)

امام المحدثين امام جلال الدين سيوطى رحمة التدعليه

آپ تحریر فرماتے میں اساعیل فقیمہ رحمۃ اللد فرماتے میں کہ میں نے حافظ ابو احمد حاکم کو خواب میں دیکھا اور پوچھا ای الفوق اکثو نجاۃ عند کم تمہارے نزدیک زیادہ نجات یافتہ کونیا فرقہ ہے۔ فقال اهل السنة پس انہوں نے کہا کہ اہلسنّت شرح الصدور ص ١١٩ (سیدی عبد الوہاب شعرانی رحمۃ اللہ فرماتے میں کہ علامہ جلال الدین سیوطی رحمہ اللہ نے حضور اکر متلقظہ کی حالت بیداری میں بالمثافہ کچھڑ مرتبہ زیارت کی ہے، المیز ان الجری ص ٢٩)

قطب ربائی سیدی حضرات عبد الوباب شعرائی رحمة اللدعليد فرماتے بی که .... بینک تم اس کتاب (میزان کبری) کونظر انصاف ے دیکھو گر و اس صحح عقیدہ کی تحقیق ہوجائے گا۔ ان سائر الائمة الاربعة و مقلد یہم دخی الله عنهم اجمعین علی هدی من دبھم فی ظاهر الامو و باطنه. ''لین ب شک چاروں امام اوران کے مقلدین (حنی شافتی ماکلی عنبلی) رضی الله عنهم ظاہری اور باطنی طور پر خدا کی طرف ے ہدایت پر بی ۔ (المیز ان الکبری جلد اوّل ص)

مولوي رشيد احمد صاحب كنگوبي ديوبندي جوعامل بحديث برعم خود ہو كر مجتمدين اور راسطين پر سب وشتم كرتے ہيں اور فقد كے مسائل مستبطه عن النصوص كوبنظر حقارت ديكي كرزشت وزبون جانتے ہيں وہ لوگ خارج از فرقہ ناجيہ اہل السنة اور متبع ہو انفسانی اور داخلی گروہ اہل ہوا کے ہیں۔ (سبیل الرشادص ۲۵ مطبوعہ مجتبائی .....) نیزیہی مولوی صاحب فرماتے ہیں جملہ مجتدین اوران کے اتباع اور جملہ محدثین

#### 162

فرقد ناجيدا المسنّت والجماعت مو كما - (سبيل الرشاد ص ٢٥)

(یہی مولوی رشید احمد صاحب فرماتے ہیں کہ جولوگ علماء دین کی تو بین اور ان پر طعن وتشنیع کرتے ہیں۔ قبر کے اندر ان کا منہ قبلہ سے پھر جائے گا بلکہ یہ فرمایا کہ جس کا جی چاہے وہ دیکھ لے۔ غیر مقلدین چونکہ آئمہ دین کو ہرا کہتے ہیں اس لیے ان کے پیچھے بھی نماز پڑھنی مکر دہ ہے)

#### حضرت علامدابن العابدين عليدالرحمه

آپ فرماتے بی اهل البدعة كل من قال قولا خالف فيه اعتقاد اهل السنة و الجماعة. يعنى ''جو ابلسنّت والجماعت ك اعتقاد كے خلاف بات كرے وہ بدعت ب\_ر (روالخارج ٣٣ ٣٣)

#### علامدابن تيميدرحمة التدعليدكا ارشاد

آپ لکھے بیں۔ اہل السنة والجماعة مذب قدیم معروف فانه مذہب الصحابة الذین تلقوہ عن نبیہم ومن خاتف ذالک کان مبتدعاً عند اہل السنة و الجماعة.

ترجمہ: "اہلسنت والجماعت ایک پراتا اور مشہور فدہب ہے۔ بیصحابہ کرام رضی اللہ عند کا فد ہب تھا۔ جو کہ انہوں نے حضور پر نور تظاہر سے سکھا تھا جو کہ اس کی مخالف کرے وہ اہلسنت والجماعت کے نزد یک برعتی ہے۔ " (منہان النت نے اص ۲۵۱) علامہ علی القاری علیہ رحمۃ اللہ الپاری متر الم البدعة. ترجمہ " یوم تبیض وجوہ وجوہ اھل السنة و تسرد وجوہ و جوہ اھل البدعة. ترجمہ " یوم تبیض وجوہ وجوہ کی تغیر بعض مغرین نے یوں کی ہے کہ قیامت کے روز اہلسنت والجماعت کے چرے سفید کی تغیر بعض مغرین نے یوں کی ہے کہ قیامت کے روز اہلسنت والجماعت کے چرے سفید Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

163

ہوں کے اور بدعتوں کے چرے ساہ ہوں گے۔" ناظرین کرام:۔ ان مندرجہ حوالجات سے ثابت ہوا کہ محابہ کرام رضی اللہ عنہم اور تابعين اورتبع تابعين رضى الله عنهم اور بزرگان دين وسلف صالحين بلكه مخالفين كالبهمى اعتراف ب كدمسك حق المسنّت والجماعت كابى مسلك ب اوريمى فرقد ناجيد ب- اوراس وجماعت تاجیہ کے مخالف سب فرقے اور گروہ بدعتی ہیں اور اہل ہوناری ہیں اور صراطِ متقیم ہے دوران کی اتباع اوراطاعت شریعت کے خلاف ہے۔ ان کی راہ جنت کی راہ نہیں۔ ان کاعمل قابل تعريف نہيں۔ليکن طرہ بيہ کہ وہ اپنے علاوہ سب گروہوں کوجہنمی مشرک اور بدعتی دغيرہ سب بچھ کے جاتے میں اور بات بات پر بدعتی کا فتویٰ دے کر عوام کو مراہ کرنے کی نایا ک سعی کرتے رہے ہیں اوراپنے بدعتی ہونے کا نام تک نہیں کیتے۔ حالانکہ درحقیقت یہی بدعتی ہیں۔ بهرحال روز ردشن ے زیادہ واضح ہو گیا کہ صراطِ منتقم اور نجات یافتہ جماعت اور قابل تظیدلا تحمل اور قرونِ اولی سے لے کر آج تک سلف سے خلف تک کا سب کا یہی نظریہ ہے۔ مذہب سیجیح اور ضروری الاطاعت یہی طریقہ اہلسنت والجماعت کا بی ہے اور باقی سب گروہ تا قابل تقلید اور ان کی تقلید اور تا ئید شرعاً ناجائز۔ قدری ہوں یا جبری نجدی ہوں یا معتز لی دغیرہ برسب کے سب بدعتی واجب الاحتر از بی ..... نیز بر ثابت ہوا کہ علماء دیو بند پہلے اس کے معتقد تھے کہ فرقہ منصورہ ناجیہ صرف اہلسنت والجماعت ہی ہے۔ اس پر رہنا انسان کی

نجات کی ضانت ہے اور اس کے علادہ سب بدعتی ہیں اور صراط متقم سے بھٹکے ہوئے اور ان کی پیردی جہالت اور بدعت کی پیردی ہے۔ان کی تقلید کرنا اہلسنت والجماعت سے خارج اور عليحده ہونا ہے مگر بعدہ اپنی خاص اغراض کی وجہ سے نجدی عقائد کے معتقد اور موید دحمایتی بلکہ اقرار نجدی ادر دہایی ہوگئے اور فرقہ ناجیہ اہلسنّت دالجماعت ہے قصداد ارادۃ نکل گئے۔ اللّٰہ سجاينهٔ بدايت فرمائے۔

164

ديوبنديت اورنجديت كاواقعى اورنفس الامرى اتحاد

تاظرین! اس ی قبل گو آپ نے اس اتحاد کی کیفیت کو قدرے ملاحظہ فرمالیا ہے مگر میں دوبارہ آپ کی طبیعت کو متوجہ کرنا چاہتا ہوں تا کہ بیا تحاد ہمیں اچھی طرح بجھ آجائے اور ہم بھی کسی نتیجہ پر پہنچ جا کمیں۔ بلکہ آپ دیو بندیوں کے مسلم الثبوت عالم اجود حمیا باشی مولوی حسین احمہ صاحب ٹانڈ دی جانشین شیخ الہند کی زبان سے محمد بن عبدالو باب کی تعریف پھر سائ فرمائے۔ آپ کیلے ہیں۔

صاحبوا محمد ابن عبدالو باب نجدى ابتدائى تير ہو يں صدى من نجد عرب ے ظاہر ہوا اور چونکہ خيالات باطلہ دعقائد فاسدہ رکھتا تھا۔ اس ليے اس نے المسنّت والجماعت سے قتل و قال كيا۔ ان كو بالجبر اپنے خيالات كى تطيف ديتا رہا ان كے اموال كوفنيمت كا مال اور طال سمجما۔ الحقن كرنے كو باعث تُواب ورحت شاركرتا رہا اہل حرمين كوخصوصاً اور اہل تجاز كوعوماً اس نے تكاليف شاقد پنجائي ميں۔ سلف صالحين اور اتباع كى شان ميں نہايت گستا خى اور ب اولى كے الفاظ استعال كي بہت سے لوگوں كو بوجہ ايك تكاليف شديدہ كے مدينہ منورہ اور كمد معظمہ چيوز تا پر اور ہزاروں آ دمى اس كے اور اس كى فون تے كہ ہاتھوں شہيد ہو گئے۔ الحاصل دہ ايك ظالم و باغى خونو ار فاس تحف توار (الشہاب النا قب ص ۵) خط کشيدہ الفاظ محفص تھا۔ (الشہاب النا قب ص ۵)

ساتھ ہوا اور یہ کہ نجدی اہلسنت نہیں ہے اور یہ کہ نجدی کے ساتھ ہر متحد ضروری نجدی ہوگا۔ اب دونوں کا کلی اتحاد ملاحظہ فرمائے عقائد ومابيه نجديه عقائد دبابيه ديوبنديه فآدی رشید به میں لکھا ہے کہ جولوگ تا جائز کمی قبریا کمی مکان کے لیے دور سے سفر کہتے ہیں وہ اہلسنت ہیں اور جو جائز کہتے کرکے جائے اس پر شرک ہوتا ہے۔ میں دہ بھی اہلت**ت ہیں اس میں ت**مرار (الشباب ص٥٥ درست نہیں Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

عقد مجلس مولود اگر چداس میں کوئی امر غیر مشروع نہ ہو گر اہتمام و تداعی اس میں بھی موجود ہے لہٰذا اس زمانہ میں درست نہیں۔(فآوی رشید یہ ص•۵) جب اس کے (تصور شیخ) ساتھ تعظیم اس شکل کا کرنا اور متصرف باطن مریدین جاننا مفہوم ہوتو موجب شرک کا ہو گیا۔(فآوی رشید یہ ص۲۵) لیونی میں بھی مرکر مٹی میں ملنے والا ہوں (تقویت الایمان ص۳۳) ان باتوں میں بھی سب بندے بڑے ہوں یا چھوٹے سب یکساں بے خبر ہیں

اور نادان ( تقویت الایمان ص ۱۸) یقین جانا لینا چاہئے کہ ہر مخلوق بڑا ہو یا چھوٹا وہ اللہ کی شان کے آگے جمار سے وہابیہ نفس ذکر ولادت کو فتیج و بدعت کہتے ہیں۔(الشہاب ص۸۳)

وہابیہ اعمال واشغال باطنہ وتصور یشخ کو شرک وبدعت کہتے ہیں۔(الشہاب ص2)

ابنیاء علیم السلام کی حیات فقط اس زمانہ تک ب جب تک وہ دنیا میں تھے بعد ازاں وہ اور دیگر مردے موت میں برابر ہیں۔ (الشہاب ص۵۴)

دہابیہ حضور کی شان میں گستاخانہ کلمات استعال کرتے ہیں اور اپنے آپ کو حضور

عليه السلام كا مماثل خيال كرت بي-بھی ذلیل ہے (تقویت ص•۱) (الشهاب ص٥٦) اور سوائے علم احکام و شرائع کے باقی جملہ سب ابنیاء اولیاء اس کے روبرو ایک ذرہ علوم سے حضور علیہ السلام کو خالی جانتے تاچیز ہے بھی کمتر ہیں۔ (تقویت ص ۳۰) بي-(الشياب ص٨٢) Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

166

محریجی پکارنا اور منتیس ماننی اور نذرو نیاز کرنی اور ان کو اینا و کیل اور سفارش سمجصنا یہی ان کا شرک و کفر تھا۔ سو جو کوئی کس سے یہ معاملہ کرے کو کہ اس کو اللہ کا بندہ اور مخلوق ہی شمجھے سوابو جہل اور وہ شرک میں برابر ہے۔ (اور ابو جہل وغیرہ سب مباح الدم والمال تھے) (تقویت الایمان ص

ابنیاء اولیاء امام امام زادہ پر وشہید انسان بی بی اور بندے عاجز اور ہمارے بھائی مران کو اللہ نے برائی دی ہے دہ برے بھائی ہوتے اور ہم کو ان کی فرما نبر داری کا تحکم ہوا ہے ہم ان کے چھوٹے۔ اس کے پہلے لکھا ہے جو برا بزرگ ہودہ برا بھائی ہے سوا اس کی تعظیم برے بھائی کی ی محمد ابن عبد الوہاب کا عقیدہ تھا کہ جملہ اہل عالم وتمام مسلمانِ دیار مشرک و کا فرجیں اور ان نے قتل وقتال کرنا ان کے اموال کو چھین لینا حلال اور جائز بلکہ واجب ہے۔ (الشہاب ص(۵)

وہابیہ حضور علیہ السلام کو اپنے جیسا خیال کرتے ہیں اور سوائے علم شریعت کے ان میں پھر نہ تھا اور ہماری طرح معارف تھا تُق سے خالی شخص ۵۲ و ۸۲ (یعنی ہم میں بردائی والے بھائی اور دوسرے چھوٹے اور حقیقت واصل میں سب برابر ۔ ایک دوسرے کی طرح ہزاروں ہو کیتے ہیں)

يجيح\_(تقويت ص ٢٣) كروژوں ني اور ولى جن فرشتے جرائيل اور محمد کی برابر پیدا کر ڈالے۔ (تقویت (100 د یکھتے گتاخانہ کلمات میں شرک و بدعت کے تصور میں دربار رسالت و ولایت کی توہین دخفت میں نبوت و دلایت میں شریک ہونے میں اہلینّت کے قمل بلکہ سلمانان پیالم کے مباح الدم ہونے میں حیات وممات میں مماثل ہونے میں امور مستحسنہ عند جمہور اسلام کونا جائز Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

وحرام كمن وغيره وغيره عم كم قدر اتحاذ واتفاق ب-والاتکد الجمی الجی آپ نے پڑھا کہ نجدی ایے اور ایے بی اور اس سے وشتر بھی نجدى كاعلى وعملى نقشه آب پڑھ چکے ہیں۔اب فرمائيے نجد يوں كو خلالم و فاسق خونخو اركميں يا مذام حرمن كميس يا المسنت والجماعت ك بدترين دخمن بلكه الل اسلام ك ليے زبر قاح كميس یا دہایی ستاخ کہیں یا خارجی خائن وغدار کہیں یا سے مومن حرمن طحین کے مافظ کہیں یا امل اسلام کی بتای و ہربادی کے لیے کمی کا ایجٹ کہیں۔ ای طرح اس کے معاد نین حضرات کو د يوبندى وبابي كمين يا ديوبندى تجدى كمين يا ديوبندى حتى كمين يا تجدى كمين كيا كمين ؟ قارعن حضرات خود اندازه لکا کرجو پند خاطر چر ہوای ہے ان کو یاد فرمالیں اور غالبًا اس کتابیہ کو پڑھ لینے کے بعد کی بزرگ کو کسی لقب سے طقب کرنے پر کوئی حق اعتراض بھی نہ ہوگا کہ ہر

چ تکمر کرسائے آرہی ہے۔ باظرین کرام! ای طرح اور متحدد اتحادی مقائد بر دوفریق می دکھائے جائے میں لیکن بخوف طوالت ہم بعض عقائد پر بن اکتفار کرتے ہیں اور قارمین پر فیصلہ چھوڑتے ہیں کہ وو خود اندازه لکائی که دونوں کردو س صد تک باجی اتحاد میں مسلک میں اور یہ کہ کوئی جماعت فن پر ب تا کہ اس کے ساتھ اتفاق کرتے ہوئے دنیا و آخرت کی کامیانی مامل کی جائر والثدالهادي وموالسم البعير-

بعض مغالقوں كاازالہ

برادران اسلام ومزيز ودوستو! ادراق كذشته من شفاحت كى حقيقت شرق دمعلى تكمته نظرے ہر طرح ب داخ ہوئی کہ شفاعت درست اور مجمع ہے اور مخالفین کی نشاندی کے ملادہ بعض كالبعض كرساتة يعلمي اورمملي رابط بحي معلوم موتميا تمرتجي بيرخد شدسا منية آكر طبيعت يم الجماد سابداكردية ب كدآخريد سب علاموين بي - وين كو يصح بي - مدأ اور ارادة شرى مسائل میں بیافراط د تغریط کیے کرکھتے میں ادر پھر جب بیاس آیات کریدے اپنے مدقی کو

168

ٹابت کرنے کا تصور پیش کرتے ہیں تو جیرت اور بڑھ جاتی ہے۔مثلاً غیر اللہ کی طرف رجوع کرنے کی ممانعت پر حسب ذیل آیات ہے دلیل لاتے ہیں۔

(١) إِنكُمُ وَمَاتَعُبُدُونَ مِنُ دُونِ اللهِ حَصَبُ جَهَنَمُ أَنتُمُ لَهَاوَادِ دُونَ ترجم: "بلاشبتم اوروه جس كيتم الله يسواعبادت كرت موسب دوزخ كاايند هن باورتم اس مي قطعي طور پرداخل مو كي-"

اس آیت میں ان لوگوں کو جو کہ اللہ کے سوا اور چیزوں کی پوجا پاٹھ اور پر شش کرتے تھے بتایا گیا ہے کہ اس طریق کار ہے تم سب دوزخ میں جاؤ گے۔لہذا جولوگ اللہ کے سواکسی اور کو پیر ہو یا فقیر پھر ہولکڑی پوجتے ہیں سجدہ کرتے ہیں تعظیم کرتے ہیں اس سے حاجت مائلتے ہیں سب جہنمی ہیں۔

ان آیات اور بیچوں قسم اور آیات سے تابت ہوتا ہے کہ جو محض غیر اللہ کی پر شش کرے بحدہ کرے حاجت چاہے یہ ناجائز اور حرام ہے اور اییا کرنا جبنی ہونے کا پیش خیمہ بلکہ قطعی طور پر دوزخی ہونا ہے اور ظاہر ہے کہ بزرگ پیر فقیر دغیرہ غیر اللہ میں داخل ہیں اور لوگ ان کی پر شش کرتے ہیں بحدے کرتے ہیں اس سے حاجتیں ما تکتے ہیں دغیرہ دغیرہ للبذا تابت ہوا کہ یہ بھی ہر دد پچاری اور جس کی پوجا کی دوزخ میں جا کیں گے اور جو دوزخی ہو یا دوزخی طریق اور لائن پر اس کی پیر دی حرام و تاجائز ہے۔ جواب: ``ان آیات کر یہ میں جن کی پر شش کی گئی ان سے مراد بت اور دوہ چیزیں ہیں جن کو الوہیت دخدائی اور ان کے پچاری بھی اور دوہ جن کو خدائی یا استر میں میں میں کر ایک دوالے جا کیں گے اور ان کے پچاری بھی اور دو، جن کو خدائی یا استر میں کہ بت جہنم میں دو الے جا کیں گے اور ان کے پچاری بھی اور دو، جن کو خدائی یا استی مادت میں شر کی کیا دو الے جا کیں گے اور ان کے پچاری بھی اور دو، جن کو خدائی یا استی مادت میں شر کی کیا دو الے جا کیں گے اور ان کے پچاری بھی اور دو، جن کو خدائی یا استی مادت میں شر کی کیا

169

کیا اگر وہ اللہ تعالیٰ کے نیک بندے ہی ہوں یا غیرتو انکوجہم سے کوئی واسط نہیں کیونکہ ان کا بالخصوص جب کہ انہوں نے منع بھی کیا ہوکوئی جرم نہیں پر سبش کرنے والوں کا جرم ہے جس کا خمیازہ یہ ضرور بعکتیں گے۔ بہرصورت ان آیات کر یمہ میں سے مِنْ دُوْنِ اللّٰہ سے مراد اللّٰہ تعالیٰ کے نیک بندے مراد لینا ہرگز جائز نہیں جیسا کہ مشہور تفاسیر میں ہے اور حقیقت سے ہے جیسا کہ شاتی وغیرہ معتبر کتابوں سے ظاہر ہے کہ وہابی وغیرہ حضرات نے زبردتی وہ آیات کر سے جو کہ بتوں کی ندمت میں نازل ہوئی تعیس ان کو بزرگان دین پر چسپاں کر دیا ہوا و

جواب ۲: اس آیت میں اگر مِنْ دُوُنِ اللّٰہ مراد بتوں کے علاوہ بزرگ نبی ہوں یا غیر بھی مراد لی جائے تو پھر اس آیت کا ان آیات سے تخالف اور اختلاف ہو جائے گا جن میں بزرگان دین کی تعظیم دتو قیر کا تھم موجود ہے اور یہ تخالف و اختلاف قرآنی آیات میں ناممکن ہے جیسا کہ اس پر اتفاق ہے۔ آیات حسب ذیل ہیں:۔

(۱) إِنَّ الَّذِينَ سَبَقَتُ لَهُمُ مِنًا الْحُسُنَى أُوُلَئِكَ عَنْهَا مُبْعَدُوْنَ. ترجمہ: ''بلاشہ دہ جن کو ہماری طرف سے اعمال صالح کی تو فیق ملی دہ دوزخ سے دور رکھے

جائیں گے۔''

(٢) ألاَيْنَ أوَلِيَآءِ اللهِ لاَحَوُف عَلَيْهِم وَلاَهُم يَحْزَنُون الَّذِينَ امَنُوا وَ كَانُوا يَتُقُونَ. ترجم: "خبرداريقينى طور پراللد كاولياء پر مى طرح كاخوف وغم ند موكا يعنى جوصدق ول ايمان لائ اور نافرمانى سے بيچ رہے۔ " دل سايمان لائ اور نافرمانى سے بيچ رہے۔ " زيادہ واضح موتا ہے كہ اللہ تعالى كے نيك بند ان كوجنم سے دوركا واسط بحى نبيس بلكہ وہ قطى بقتى اور ببتش بيں۔ پس اب اگر پہلى اور مذكورة الصدر آيات من دُون اللہ سے مراد بزرگ اور يَك صالح حضرات بحى مراد ليے جائيں تو قرآن ميں صرح اختلاف پيدا موجائے كا۔ نيز يَك صالح حضرات بحى مراد ليے جائيں تو قرآن ميں صرح اختلاف پيدا موجائے كا۔ نيز بزرگوں كو مانے والے کافروں كى طرح بزرگوں كى عبادت نبيس كرتے بيں صرف تعظيم شرى

کے قائل اور عال ہیں جس پر کسی بری پاداش کا سوال ہی پیدائیس ہوتا۔ (۳) نیز یہاں من دُوْن اللہ ہے مراد بزرگ پیر فقیر مراد لیتا جمہور مغسرین کے خلاف تغییر بالرائے ہے۔ جو کہ حرام ہے۔ وجہ سے ہے کہ قرآن مجید کی تغییر کے لیے معیاری طور پر چند علوم کی اشد ضرورت ہوتی ہے ان کے بغیر تغییر بے معنی ہے۔ (۱) مولوی محمد زکریا صاحب دیو بندی اپنی کتاب فضائل قرآن ص ۲۱ پر تحریر فرماتے ہیں کہ تغییر قرآن کے لیے حسب ذیل علوم ضروری ہیں۔ اسب نزول، تائخ ومنسوخ، حدیث، علم وہ بی سے وہ علوم ہیں جن کا قرآن مجید کی تغییر کرنے اسب نزول، تائخ ومنسوخ، حدیث، علم وہ بی سے وہ علوم ہیں جن کا قرآن مجید کی تغییر کرنے اسب زرول، تائخ ومنسوخ، حدیث، علم وہ بی سے وہ علوم ہیں جن کا قرآن محید کی تغییر کرنے

کیمیائ سعادت میں لکھا ہے کہ قرآن مجید کی تغییر تمن محضوں پر نہیں ظاہر ہوتی ایک دہ جوعلوم عربیہ سے دانف نہ ہو ددسرا دہ جو کہ گناہ کبیرہ پر معر ہویا بدعتی ، تیسرا دہ محف جو کہ کی اعتمادی سنلہ میں ظاہر کا قائل ہوا در قرآن شریف کی جو عبارت اس کے خلاف ہواس سے اس کی طبیعت اچنتی ہو۔

یہ دہ امور ضرور یہ جی کہ قرآن مجید کی تغییر بیان کرنے کے لیے ان کا حصول اشد

ضروری ب اور ظاہر ب کہ تغاسیر متدادلہ مشہورہ کے مغسرین کرام ان سب امور وعلوم ے

کامل طور پر بہرہ در تھے۔ لہذا جوتغبیر تفاسیر مشہورہ کے خلاف ہوگی دہ تغییر بالرائے ہوگی اور آیت مذکورہ میں من دون اللہ ہے مراد بتوں کے علاوہ پیرفقیر دغیرہ مراد لیہا تفاسیر مشہورہ کے خلاف ب- لهذا يتغير بالرائ باورتغير بالرائ يرقرآن مجيداور حديث شريف مس يخت وعيدة في بلبذا ناجائز ب-ناظرین کرام! اس سے بیہ داضح ہو گیا کہ معیاری علوم کو حاصل نہ کرتا اور اردو تراجم اور بن سنائی باتوں اورابی خیال کے اعتماد پر تغییر کرنا ناجائز اور حرام ہے اور آج بھی مصیبت ہے کہ ہزاروں مفسر آپ کونظر آئیں تے جنہوں نے معیاری علوم حاصل کیے بغیر اردو ترجمہ ادر Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

171

اپنی دینوی خواندگی پر اکتفا کرتے ہوئے مند تغییر پر دند نا نا شروع کر رکھا ہے اور لوگوں کو متاثر کررکھا ہے کہ بچوماد دیگر سے نیست۔ نتیجہ بیر کہ گھر گھر مغسر اور ہرایک کی نرالی تغییر جس سے عوام کے دینی رتجان میں جران کن تہلکہ بچ گیا ہے اور وہ دنیا کی طرف اور زیادہ راغب ہو گئے ہیں۔ لہٰذا ضروری ہے کہ آپ ہرمفسر کا مبلغ علم پہلے معلوم کریں اور پھر اس کی تغسیر پر کان دحریں۔ تغير بالرائ علاء کرام رحمہ اللہ نے تغییر بالرائے کی سہولت کے پیش نظر قدرے تعین کردی ہے جوحب ذيل ہے۔ تغیر بالرائے جس کے جواز میں اختلاف ہے تاویل متثابہات غیر مخصہ بعلم (1) البارى اوبعلم الرسول كانام ب-تغير بالرائج جس كاجواز اتفاقى باستنباط احكام شرعيه اصليه بول يافرعيه اعرابيه (r) ہوں یا بلاغیہ وغیرہ کا نام ہے۔ بشرط قابلیت۔ تفسير بالرائح جوبالاتفاق ناجائز ادرمنني عنه ب-تغسير متشابه كانام ب جومخص هو (٣) بعلم البارى ادبعكم الرسول عليقة تغسير بالرائح بغير حصول علوم مشرده للتفسير يتغسير

بالرائح مقررللمذهب جس ميس مذهب كواصل اورتغسير كوتابع قرار ديا جائح يتغسير

علی القطع یعنی مرادحق سجانہ کی قطعی طور پر یہی ہے بغیر دلیل کے تغییر بانہوی یہ چوتھی معہ اپنی پانچ شقوں کے ناجائز اور حرام ہے اور تفاسیر ثقات متداولہ بین اہل السنة کی تغییر بالرائے باقسامہ الخمسہ سے پاک میں۔الحمد ملڈعلی ذالک۔ نیز بیہ یاد رہے کہ تفاسیر متداولہ مشہور مشہودہ اہلسنت والجماعت کے علاوہ تمام تفاسیر نجدی ہوں یا غیر بیر سب عموماً قاتل اعتاد نہیں ہیں کیونکہ ان میں شرائط کے تحقق کا یعین ہیں. Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

#### 172

#### د یو بندی اور رد نخدیت

عموماً ایک سوال زبان زدعوام وخواص ہے کہ دیو بندی عقائد جب کہ نجدی عقائد کے ساتھ مماثل ہیں تو دیو بندی حضرات پھر نجد یوں کا رد کیوں کرتے ہیں اور ان کی مخالفت میں پیش پیش کیوں ہیں۔ تو جواب اس کا بیہ ہے دیو بندی حضرات نجد یوں کے عقائد کا ردہیں کرتے بلکہ عمل کا مثلاً دیو بندی تقلید کا قائل ہے اور نجدی اس کو بدعت دشرک اور ناجائز کہتا ہے تو اس پر دیو بندی نجدی پر رد کرتا ہے کہ تقلید شرک و بدعت نہیں جائز بلکہ واجب ہے۔

#### ديوبندي اور حنفيت

مشہور ہے کہ کی دیو بندی سے دریافت فرمائے کہ آپ کا مسلک کیا ہے؟ تو وہ فورا کے گا کہ حفیت جس سے تعجب ہوتا ہے کہ دیو بندی جب کہ نجدی ثابت ہوا تو پھر حفق کیے ہوا تو اس اشتباہ کاحل بیہ ہے کہ دیو بندی عقیدہ کے لحاظ سے حفق نہیں ہے کیونکہ دلیل سے ثابت ہوگیا کہ دہ عقیدہ کے لحاظ سے نجدی اور دہابی ہے بلکہ وہ احکام فرعیہ عملیہ کی وجہ سے حفق ہے جیسا کہ معتز لہ بعض مسائل میں عملا حفق ہے نہ کہ عقیدہ ہے

خلاصه بيه مواكد ويوبندى اور معتز لدعملى طور پرخفى ند بطور عقيده اور ديوبندى بطور عقيده نجدى اور بطريق عمل حفى اور بريلولى عقيدة وعملاً سى حفى اور ديوبندى صرف حفى اور المستنت سى حفى سى منافى سى حلى سى ماكى كا مجموعه يه فرق از بس طحوظ رب تاكد كمى كے حفى مونے ياكملانے سے يدشب ند موكدوه ن حفى جو الى الى طرح يداشكال بھى دور ہوكيا كه قرآن مجيد كا پڑ هذا سيكمنا آسان بے جيسا كه قرآن مجيد ميں جه وَلَقَدْ يَسَرُنَا الْقُوْانَ لِللَّهِ محوفَظَهَل من مُدْ محوز (ترجد)" مم ف سيجھنے سے ليے قرآن كو بالكل آسان كرديا كيا جه ديما كو كى اس كو تجمعنا چاہتا جو اب كھر يد كيا ضرورى جى كه قرآن چونكه آسان كرديا كيا جو محل الله تو كى الكو مجمعنا چاہتا جا تو اب كھر پڑھنا ضرورى جى كه قرآن چونكه آسان كرديا كيا جه محل كو كى اس كو مجمعنا چاہتا ہے؟ تو اب كھر پڑھنا ضرورى جى كه قرآن چونكه آسان كرديا كيا جه محل كو كى اس كو مجمعنا چاہتا ہے؟ تو اب كھر پڑھنا ضرورى جى كە قرآن چونكه آسان كرديا كيا جه محل كو كى اس كو مجمعنا چاہتا ہے؟ تو اب كھر پڑھنا ضرورى جى كە قرآن چونكه آسان كرديا كيا جه محل كو كى اس كو مجمعنا چاہتا ہے؟ تو اب كھر پڑھنا ضرورى جى كە قرآن چونكه آسان كرديا كيا جه محل كو كى اس كو مجمعنا چاہتا ہے؟ تو اب كھر

173

ہ فخص اس کو بجھ سکتا ہے لیکن وہ ہر مخص جو کہ بجھنے کے طریقوں سے بچھتے یعنی علوم مذکورہ میں مہارت پیدا کرت تو استعدادتام اور ملکہ پیدا ہوجانے کے بعد قرآن مجید کوبآ سانی سمجھ لےگا کیونکہ قرآن مجید حربی زبان میں نازل ہوا ہوتا اس کے بچھنے کے لیے اسالیب کلام عرب اور اس کے معیاری قواعد وضوابط کا حال از بس ضروری ہے اور اسکا میہ مطلب ہر گزنہیں کہ اردوعربي وغيره كي معمولي شدومد ت قرآني حقائق اور فرقاني دقائق هركس وتاكس كي سمجھ ميں آجائی سے کہ آخر کلام الملوک ملوک الکلام مشہور مقولہ ب معمولی استعداد والے کا کلام با اوقات سجھنا مشکل ہوجاتا ہے اور قرآن تو مالک کا نئات کا کلام ہے۔ رہایہ کہ صحابہ کرام رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے بیعلوم ضرور بیہ حاصل نہیں کیے اور پھر وہ قرآن مجید کو تمجھ گئے تو اس کی دجہ بیہ نہیں کہ انہیں معیاری علوم کی ضرورت نہیں تھی بلکہ وجہ پیر بھی کہ وہ اہل زبان تھے۔ اسالیب كلام كوبجحته تتصيه طبائع نقاد دقادتني يرمز يدبرآ تحضور يرنور يتلينك كي مجالس منوره حاصل تحيس اگرکوئی اشکال ہوتا تو خود س کر لیتے ورنہ پوچھ کیتے لہٰذا ان علوم کی ضرورت محسوس نہ ہوئی مگر ہمیں چونکہ بیہ سعادت نصیب نہیں اس وجہ سے ان کو حاصل کرنا ہمارے لیے اشد ضروری ہے۔ اگرہم نے ان معیاری چیز دں کوحاصل کیے بغیر قرآن مجید کو سیکھنے سکھانے کی جرأت کی تو پیے بے باک ہوگی اور نہ قابل قبول اور بیر سب پچھ تغییر بالرائے کی صورت لیکر نا قابل التفات ہو جائے گی۔ واللہ الہادی

بحث وسيله ناظرین کرام! آج جہاں شفاعت کا مغہوم زریہ بحث ہے جس کی شرعی حیثیت پر ضرورت سے زاید عقلی اور نعلی طور پر اوراق گذشتہ میں روشی ڈالی جا چکی ہے وہاں دسیلہ ک حقیقت پر بھی لے دے ہور بی ہے۔بعض حضرات نے بڑی پختی سے اس کا رد کیا ہے جیسے ابن تیمیہ اور اس کے جمنوا اور پیرد کار اور بعض نے اس کو میچ اور درست مانا ہے۔ لہذا مخضر طور پر وسیلہ کے مفہوم پر بھی تبصرہ کیا جاتا ہے تا کہ بحثیت جائز اور ناجائز ہونے کے کمی نتیجہ بُ

174

پېچاجا کے۔

#### وسيله كالمعنى

وسیلہ کامعنی بیہ ہے کہ کسی مشکل سے نجات حاصل کرنے کے لیے یا کسی چیز کو حاصل کرنے کے لیے یا کسی چیز کو برقر ارر کھنے کے لیے کسی چیز کو داسطہ بنایا جائے ادر سے دسیلہ تمن طرح پر ہوسکتا ہے۔

وسيله كحاقسام

ایک بیر که ذات اور متعلقات ذات کا وسیله دومرا اعمال کا وسیله تیمرا بیر که دعا و ندا کا وسیله - وسیله ذات اور متعلقات کا مطلب بی ہے کہ کمی مطلب اور مقصد کو حاصل کرنے کے لیے کمی ذات اور متعلقات ذات کو وسیله بنایا جائے اور وسیله اعمال کا مطلب ی ہے کہ کمی نیک عمل کو حصول مطلب کے لیے واسطه بنایا جائے اور وسیله دعا اور ندا کا مطلب بی ہے کہ دعا وندا کو حصول مقصد کے لیے واسطه بنایا جائے اور وسیله دعا اور ندا کا مطلب بی ہے کہ دعا وندا کو حصول مقصد کے لیے واسطہ بنایا جائے اور وسیله دعا اور ندا کا مطلب بی ہے کہ دعا استد عا وطلب کے اور میڈ م اول بول بھی عام ہے کہ واسطہ ذات نہی علیہ السلام ہو یا ذات دل اور دنیا میں ہو یا قبر وقیامت میں اسی طرح عام ہے کہ ذکی روح ہو یا بغیر روح اور متعلقات

ذات کا مطلب بیہ ہے کہ ذات کے ساتھ اس کونسبت ہوجیسا کہ کپڑا، ناخن یا بال وغیرہ۔ اب بهم وسیله کی ہرسہ اقسام کوقر آن اور حدیث اور اثار صحابہ اور اقوال علماء کی روشن میں بیان کرتے ہیں۔ آپ بغور ملاحظہ فرمائیں۔ قرآن مجيد سے دسيلہ کا ثبوت وَمَااَرُسَلُنَكَ الْأَرَحْمَةُ الْلُعَالَمِينَ تَرْجَمَ بْهِم نِي آبٍ كُوسِب جَهانوں كے (1). واسط محض رحمت بنا كربيجاب " ديكم حضور عليه السلام كيواسط س سب Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

جہانوں پر جت الی کی بارش ہور بی ہے۔

- مَاكَانَ اللَّهُ لِيُعَدِّبُهُمُ وَأَنتَ فِيهِمُ وَمَا كَانَ اللَّهُ مُعَدِّبَّهُمُ وَهُمُ يَسْتَغْفِرُوْنَ. (r) ترجمہ: "آپ کے ہوتے ہوئے اللہ تعالی ان کو عذاب نہیں کرے گا اور نہ ہی استغفار کرنے کی صورت میں ان کو جتلا، مصيبت کرے گا۔'' يہاں آپ كے اور استغفارك داسط سے عذاب كو ثاليے كا دعدہ فرمايا۔
- وَكَانُوا مِنُ قَبُلُ يَستُفَتُحُونَ عَلَى الَّذِيْنَ كَفَرُوا. ترجمهُ اورابل كتاب حضور (٣) علیہ السلام کے معبوث ہونے سے پہلے آپ کے وجود کے واسطے سے کافروں پر مدد چاہتے تھے کہ اے اللہ نبی آخرالزماں کے داسطہ سے ہمیں کافروں پر کامیاب فرمايه
- ..... يحللَهُمُ الطَّيِّبَتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْخَبَائِكَ وَيَضَعُ عَنَّهُمُ اِصْرَهُمُ وَالْأَعُلالَ الْتِي كَانَتْ عَلَيْهِمْ. ترجم: "حضور عليه السلام في الل كتاب ك لیے طیبات کو حلال اور خبیث اشیاء کو حرام کر دیا اور ان کے ناقابل برداشت بوجھ اتارد یے یعنی آپ کے داسطے بیرسب سہولتیں مہیا کردیں۔''
- يأَيُّهَا الَّذِينَ امَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَابْتَغُوا إِلَيْهِ الْوَسِيلَةَ. ترجم ''اے ايمان والو اللہ سے ڈرواور حصول قرب اللی کے لیے اس کے دربار میں داسطہ اور دسیلہ لاؤ۔''

(٣)

(۵)

ادر بیدوسیلہ عام ہے ذات ہویا متعلقات ذات یا اعمال وغیرہ۔ إِنَّ آيَةَ مُلْكِهِ أَنُ يَّأْتِيَكُمُ التَّابُوُتُ فِيُهِ سَكِيْنَةُ مِنْ رَبِّكُمُ وَبَقِيَّة مِمَّاتَرَكَ (1) الُ مُؤسى وَالُ هُرُوُنَ تَحْمِلُهُ المَلامِكَةِ. ترجم ْ طالوت كى صداقت واسْحَقاق پر دلیل ہے کہ دہ تمہارے پاس ایک صندوق لائے گا جس میں تمہارے لیے سکون قلب ادرآل مویٰ ادرآل ہارون کے چھوڑے ہوئے بعض آثار ہیں۔'' بن اسرائیل اس صندوق کو کافروں پر کامیابی کے لیے میدان جنگ میں بھی پیجایا کرتے تھے اور اس کے داسطے سے دعا نفرت مانگا کرتے تھے۔تغییروں میں ہے کہ اس

#### 176

صندوق میں سکون و قرار قلب کا سامان تھا اور کچھ آثار متروکہ یعنی موئی علیہ السلام کی تعلین پاک اور آپ کا عصا مبارک اور ہارون علیہ السلام کی دستار مبارک اور انجیر کی کچھ مقدار اور اس میں ابنیاء علیم السلام کی قدرتی تصویر یں تعیں ۔ بی صندوق آ دم علیہ السلام پر اتر ا اور نسلاً بعد نسل ان تک پہنچ گیا اور پھر ان کی بعض کوتا ہیوں کی وجہ تو معالقہ کے قبضہ میں آگیا۔ ہوا سرائیل اس کو جہاد وغیرہ میں حصول فتح کے لیے آگر کھ لیتے تھے اور اس واسطہ سے دہ کا میاب ہوجاتے۔

- (2) لولادفع الله الناس بعضهم ببعض. ترجم "اگر الله تعالى بعض كوبعض كر واسط بندرو كرتوزيين مي فساد موجائ "
- (٨) لو تزيلوا لعذبنا الذين كفروا منهم عذاباً اليماً ترجمة أكر ايماندار كافرول ت الك موتر تو تم كفاركو تخت عذاب كرتے۔
- (٩) وَاتفوا الله الذي تساء لون به والارحام ترجم أن الله ي ذروج ي ٤ سبب سوال كرتے مو اور قرابت دارى ك ساتھ بدسلوكى سے ذروكه جس كے واسط سے تم التجاكرتے ہو۔''
- (۱۰) یاایهاالذین امنوا اتقوا الله وابتغوا الیه الوسیلة. ترجمه ۱۰ ایمان والو اللہ سے ڈرواور اس کے دربار میں کوئی وسیلہ لے کرآ و۔ "عام ازیں کہ ذات کا ہو

یا متعلقات ذات دغیرہ کا (تلک عشرة کاملہ) ناظرین کرام! ان حوالجات سے ثابت ہوتا ہے کہ کی حاجت کے لیے کی چیز کو دربارالهی میں وسیلہ پیش کیا جاسکتا ہے اور پیعقلاً وشرعاً جائز ہے۔ حدیث شریف سے وسیلہ کا ثبوت حديث شريف مي ب الابدال في امتى ثلثون رجلابهم تقوم الارض وبهم تمطرون و بهم تنصرون (الحديث). ترجم "ميري امت مي قرياً تمي مرد Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

177

ابدال میں جن کے دسیلہ سے زیمن قائم ہے اور انہی کے داسطے بارش ہوتی ہے اور مدد ہوتی ہے۔'' دیکھنے اس حدیث پاک میں ابدال کوقیام ارض اور بارش اور مدد کامیابی کے لیے ذریعہ اور دسیلہ قرار دیا گیا ہے۔

حدیث شریف می ب: اللهم ایّدہ بروح القدس ''اے اللہ (حضرت حسان رضی اللہ تعالیٰ عنہ) کی جرئیل کے دسیلہ سے مدد کر۔

حدیث میں ہے۔ اذا انفلت دابة احد کم فی ارض فلاة فلینا دیاعباد الله عینونی اعینونی. (الحدیث) ترجمہ "تم میں ہے کی کا جانور جنگل میں بے قابو ہو جائے تو اللہ کے بندوں کا وسیلہ لائے اور یوں کے یا عباد اللہ الخ (ہدید المہدی ص ۲۷) مندامام احمد میں ہے کہ شام میں چالیس ابدال ہیں جن کی حیثیت یہ ہے کہ ان کے وسیلہ سے بارش ہوتی ہے اور رزق دیا جاتا ہے۔

ابوداؤد شریف میں ہے کہ بھھ کو ضعفوں میں طلب کرد کیونکہ تم کورزق یا مدد ضعفوں کے داسطہ سے ملتی ہے اور فقراء مہما جرین کے داسطے سے۔

ابن جمر رحمة الله عليہ کمی نے امام شافعی رحمة الله عليہ سے فلائد ميں روايت کی ہے کہ میں امام ابو حذيفہ رحمہ الله عليہ کی قبر سے تمرک حاصل کرتا ہوں اور جب مجھ کو کوئی حاجت پڑتی ہے تو آپ کی قبر کے پاس آتا ہوں اور دور کعت نماز ادا کرتا ہوں اور آپ کی قبر کے پاس اللہ

تعالیٰ ہے دعا مانگتا ہوں تو اس واسطہ سے میری حاجت پوری ہوجاتی ہے۔' واقدی نے روایت کیا ہے کہ حضور علیہ السلام کی لخت جگر حضرت فاطمہ رضی اللّٰہ عنہا شہداء احدر ضی اللہ تعالیٰ عنہ کے ہاں حاضر ہوتیں اور دعا کرتین تو اس واسطہ سے دعا قبول ہو جاتی۔ حضور عليه الصلوة والسلام في حجة الوداع من خطبه بر ها اور فرمايا كه اب لوكو! من تم میں دو چیزیں چھوڑے جارہا ہوں۔ اللہ تعالیٰ کی کتاب اور اپنی اولاد جب تک تم ان کے واسطہ ہے مملدرآ مد کرتے رہو کے بھی کمز در نہ ہوگے۔

178

سفر خيبر ميں عامر بن سنان رضى اللد تعالى عنه سے حضور عليه الصلوقة السلام فے ارشاد فرمایا کہ اشعار سناؤ۔ تو انہوں نے سنائے جس پر آ پیکھنے نے انہیں دعا رحمت کرتے ہوئے مرفراز فرمايا- والله لولاانت مااهتدينا. ولا تصدقنا ولاصلينا. ترجمهُ بخدا أكرآ پكا واسطہ نہ ہوتا تو ہمیں نہ ہدایت ہوتی اور نہ ہی صوم وصلوٰۃ کی نعمت ملتی۔ یعنی آپ ہی کے واسطہ ے پیدا ہوئے پھر عالم راداح میں، پھر عالم ناسوت میں، پھر عالم برزخ میں، پھر قیامت میں بھردخول جنت اورابدی نعمتوں ہے بازیابی محض حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کے دسیلہ سے ہوگی۔ حضرت علیہ السلام کے پاس ایک تابینا آیا اور تابینائی کی شکایت کی۔ آپ نے اس کو حسب ذیل دعا سکھائی کی دورکعت نماز پڑھنے کے بعد پڑھے۔ اللھم انبی استلک واتوجه اليک بنبيک محمّد نبي الرحمة يا محمد اني توجهت بک اليٰ ربي فى حاجتى هذه لتقضى لى اللهم فشغله في. ترجم "ا الله من تير بن في محمد (مت ے دسیلہ سے تیری طرف متوجہ ہوں اور سوال کرتا ہوں یا محقق میں آپ کے داسطہ سے اپ رب کی طرف متوجہ ہوں کہ یہ میری حاجت پوری ہو۔اے اللہ آپ کی سفارش میرے حق میں قبول فرما اور بیطریق وسیلہ تا قیامت جاری ہے۔ حدیث میں ہے کہ ابوطالب نے حضور علیہ السلام کا بحالت شیرخوارگی از الہ قخط میں

وسيله طلب كيار فرماتي بين ابيض يستسقى الغمام بوجهه ثمال اليتامي عصمة للار امل آپ کے چہرہ مبارک کے وسیلہ سے بارش طلب کی جاتی ہے اور آپ بیوگان اور بتيموں کی پناہ گاہ ہیں۔ حدیث میں ہے کہ ستاروں کے واسطہ سے آسمان محفوظ ہے اور میرے وسیلہ سے صحابہ کرام محفوظ جیں اور میرے صحابہ کے دسیلہ سے میری امت محفوظ ہے۔ (احمہ دمسلم ) مختصر حديث مي ب اللهم اعز الاسلام بعمر بن الخطاب خاصة. ترجم: " اب الله حضرت عمر بن الخطاب کے خاص دسیلہ سے اسلام کوعزت دے۔ (حاکم بیہق) مديث مي ٻ لولاشيوخ رکع و صبيان دضع وبھائم رتع لصب Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

#### 179

علیکم العداب صبا ترجمہ" اگر بوڑ مے رکوئ کرنے والے اور شیر خوار بچے اور چرنے والے جانور نہ ہوتے تو تم کو شدید ترین عذاب کا سامنا کرتا پڑتا۔ "یعنی ان کے وسیلہ سے یہ عذاب تل کیا۔

قال الجوزى في الحصن في آداب الدعاء ومنها ان يتوسل الى الله تعالىٰ بانبياتِه و الصالحين مِن عباده. "ترجم الله تعالىٰ كرديار ش الله تعالىٰ كنبوں اور اس كَ نَيك بندوں كا وسيلہ لايا جائے۔

باظرین کرام! ان حوالجات ہے ثابت ہوا کہ کسی کی ذات کو اللہ تعالٰی کے دربار میں قضا حاجت کے لیے دسیلہ لانا درست ہے اور صحیح۔

مدیند منورہ میں قحط پڑ تمیار جس پر حضرت عائشہ صدیقة رضی اللہ تعالیٰ عند نے فرمایا کہ حضور علیہ السلام کی قبر مبارک اور آسان کے درمیان پردہ المحا دو (تو آپ کی قبر شریف کے وسیلہ سے ) بارش ہوئی ۔

حضرت ابوایوب انصاری رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا قسطنیہ میں مزار پاک مرجع خواص دموام بے یعنی اس کے دسیلہ سے مطلب براری ہوتی ہے۔

حدیث میں <sup>حف</sup>رت آ دم علیہ السلام کی دعا میں یہ مذکور ہے یا رب استلک بحق محمد منتظبر ( حاکم طبرانی یہ یعتی ) ترجمہ:''اے میرے رب میں محمد ( علیق ) کر حق کے وسید سے تحق سے سوال کرتا ہوں ۔ ( این الممنذ ر ) حدیث میں ہے اللھم انی استلک بجاہ محمد عندک و کر امة حدیث میں ہے اللھم انی استلک بجاہ محمد عندک و کر امة علیک ترجم'' اے اللہ میں محمد ( علیق ) کے اس حق اور کر امت کے وسید ہے جو کہ تیرے علیک ترجم'' اے اللہ میں محمد ( علیق ) کے اس حق اور کر امت کے وسید ہے جو کہ تیرے دربار میں ان کو حاصل ہے تحق سے سوال کرتا ہوں ۔'' والتصوع والنجوہ و النجوہ باالنبی الی ربہ ولم نیکو ذالک احد من السلف و الخلف. ( م یہ المبدی میں ۸۸)

180

ترجمہ: '' امام سکی نے کہا ہے کہ اللہ تعالیٰ کے دربار میں قضا حاجت کے لیے نبی کریم علی کو وسیلہ شفیع وغیرہ بنانا بالا تفاق جائز ہے۔

بخاری شریف میں تین مسافروں کا قصہ مذکور ہے جو بارش میں گھر جانے کی وجہ سے ایک غارمیں پناہ گزین ہوئے کہ عار کے منہ پرایک پتح گرا جس سے غار کا منہ بند ہو گیا۔ پھر وہ اپنے مخلصانہ اعمال کی وجہ سے باہر لیکے اللہ تعالٰی نے ان کے کردارصالح کے دسیلہ سے انہیں نجات دی۔

مولوى اسحاق صاحب ما ة مسائل مي لكھتے بير \_ يجو ذالد عاء مِنَ الله بان يقول يا الله اقض حاجتى بحرمت فلان وقدروى فى دعاء الاستفتاح بحرمة الشهر الحوام والمشبعر العظام و قبرنبيكَ عليه السّلام. (ترجمه) "الله سے يوں دعا جائز ہے كدات اللہ فلان شخص كى ترمت دعزت كے داسط سے ادر شرحرام ادر مشحر عظام كى ترمت كے دسيلہ سے ادر آپ كى قبر شريف كى بددات ميرى حاجت كو پورا كردے۔ حديث شريف ميں ہے كہ حضور عليہ السلام نے يوں دعا ما كى۔ استلك بحق السائلين عليك و بحق معشاى هذا اليك. (ابن ماجه) ترجمہ" اللہ ميں تجھ سے سائلين كے اس حق ادر عزت جوان كو تيرے ہاں حاصل ہے ادر اس تيرى طرف چلنے ك

حق کے دسیلہ سے سوال کرتا ہوں۔" حدیث میں ہے کہ جب حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی والدہ فاطمہ بنت اسد فوت ہوئیں تو ان کے دفن کے بعد آپ نے بید دعا مانگی''اے اللہ میری چچی کو بخش اور اس پر اس کی قبر کو میرے حق اور مجھ سے پہلے نبیوں کے حق کے واسطے سے کشادہ کر کیونکہ تو ارحم الراحمين ب- (طبراني ابن حبان حاكم) ولاكل الخيرات مي ب اللهم بالاسماء المكتوبة حول العرش وبالاسماء التی حول الکرسی الخ. ترجمہ 'اے اللہ ان ناموں کے وسیلہ سے جو کہ کری اور عرش کے اردگرد لکھنے ہوئے ہیں۔(میری دعا قبول کر)

مشہور بات ہے حضرت خالد بن ولیدر صلی اللہ تعالیٰ عنہ نے اپنی ٹو پی میں حضور علیہ السلام کا بال مبارک رکھا ہوا تھا جس کے دسیلہ سے روم شام ایران دغیرہ مما لک میں فتو حات ہوئی۔

ناظرین حضرات! قرآن وحدیث دغیرہ کے ان حوالجات میں حقوق وقبر شہر حرام مشر حرام، عبادت کے لیے چلنا ابنیاء علیہم السلام کری وعرش کے اساء کمتوبہ بال مبارک وغیرہ کا دسلہ ذکر کیا گیا ہے کہ اس کا سلف وخلف سے کسی نے انکار نہیں کیا تو روز روثن سے بھی زیادہ داضح ہو گیا کہ کمی نوعیت کے جائز وسیلہ و واسطہ کو حاجت روائی اور مشکل کشائی کے لیے اختیار کرنے میں شرعی اور عظی طور پر کوئی حرج نہیں ہے بلکہ بید امر مندوب وستحسن ہے۔ حديث من وارد ب- من بنى الله مسجداً بنى الله له بيتا في الجنة مثلة او کمال قال. ترجمہ "جواللہ کے لیے مجد بنائے اللہ اس کی بدولت اس جیا اس کے لیے جنت میں گھر بنائے گا۔''

حديث من ب- اذامات الانسان انقطع عمله الامن بني مسجداً او ترک ولداً صالحاً يدعوله او علما ينتفع به. ترجم 'جب انبان مرجاتا بتو اس كا سلسلیم ہوجاتا ہے گر جومجد بنائے یا نیک اولا دچھوڑ جائے جواس کے لیے دعا خیر کرے یا علم پڑھا جائے جس سے لوگوں کو نفع ہو (تو اس کاعمل جاری رہے گا) ہدیۃ المہدی ص م پر *-*- وليت شعرى اذاجاز التوسل الى الله بالاعمال الصالحة بنص من الكتاب والسنة يقاس عَلَيُها التوسل بالصالحين..... والتوسل الى الله تعالىٰ باهل الفضل والعلم هوفي الحقيقة توسل باعمالهم الصالحة ومزايا هم الفاضلة. ترجم ''جب کہ اعمال صالحہ کے ساتھ کتاب دسنت سے توسل جائز ثابت ہوا تو صالحین کو اس پر قیاس کیا جاسکتا ہے۔ اور حقیقت سیر ہے کہ صالحین کے ساتھ توسل اصل میں ان کے اعمال صالحہ اور مفات حمیدہ کے ساتھ توسل ہے۔'' نیز ان حوالجات میں غور کرنے سے ذات اور متعلقات ذات ادراعمال کے ساتھ دسیلہ لینا ثابت اور داضح ہو گیا صرف دعا دندا کے ساتھ توسل یاتی رہ

182

گیا اورنسبة اس میں نزاع زیادہ ہے۔ لہٰذااس پر مخصر طور پر روشنی ڈالی جاتی ہے۔

#### دعاوندا كے ساتھ دسيلہ

دعا اصل میں دعا يدمو سے بعنی بلانا يا پارنا اور قرآن ميں دعا كوتقريبا يا فج معنوں میں استعال کیا گیا ہے

(۱) پارنا-جیرا کرآن مجید می آیا ب- ادعوهم لابانهم هواقسط عندالله. ترجمہ 'ان کوان کے باپوں کا نام لے کر بلاؤیہ اللہ تعالیٰ کے مزد یک بہت مناسب ہے۔' والرسول يدعوكم في اخرى كم اوررسول تم كو يحي س يكارت بي- ( عليه) ان جیسی آیات میں پکارنا مراد ہے مگر یہ پکارنا کی طرح پر ہوتا ہے۔

- (الف) مخلوق كوسب اور ذرايجه تجه كريكارنا جسے يارب استلك بحق محمدٍ. ياعباد الله اعينوني. يا محمد انصر. يارسول الله يا على يا غوث وا محمداه. يا عمراه قبلة دين مدد دے كعبه ايمان مدد ے۔قاضى شوكانى مدرے۔ابن قيم مدددے۔
- (ب) قريب كو پكارتايا الله اوريازيد وغيره جب كه قريب موعام ازي كه ذي شعور مويا غيرذى شعوريا جبال ياارض ياحجر وغيره به
  - (3)

بعيد كو يكارنا كه وہ بقدرت اللي خودين ليتا ہے يا اس كوكى واسطہ سے بن ليتا ہے نظر آتا ہویا نہ آتا ہوجیسا کہ قوت قد سیہ دالے لکارتے ہیں۔حضرت عمر نے کہایا سارية الجبل علاقه نهادند ميں بتھے ادر حضرت عمر رضي اللہ تعالیٰ عنہ مدينہ طيبہ ميں۔ حضرت ابراہیم علیہ السلام نے کعبہ بنا کر بحکم الہی تمام قریب و بعید لوگوں کو پکارا جس کو تمام رودوں نے جو کہ تاقیامت تک پیدا ہونے والی تھیں سب نے س لیا جیا کہ قرآن میں مذکور ہے آج ہر نماز نماز میں السلام علیک ایھاالنبی بصورت خطاب پڑھتا ہے۔شرق میں ہو یا غرب میں جنوب میں ہو یا شال میں Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

183

تواكر دور ے بكارنا شرك موتو غازى نماز ب فارغ مونے فى قبل مشرك اور كافر بوجائے۔ یہ عقلا بھی جائز ہے۔ دیکھتے ریڈیو کے ذریعہ آج کتنی دور تک آواز پہنچائی جاتی باوروجاس کى يمى بى بى كرديديوي بى بكى كوت سب بواى طرح جاز بكدنور بوت کی قوت سب ہواور سبب سے بیآ واز دورتک سنائی جاسکے اور ای طرح نورولایت وفراست

ی قوت اور سبب ے دورتک آ داز سائی جاعت ہے۔

(د) مردوں کو پکارتا کہ وہ ضخ میں جیسا کہ ہر نمازی نماز میں حضور علیہ السلام کی وفات کے بعد آپ کو پکارتا ہے۔ السلام علیک لتعا النبی۔ مسلمانوں کو تکم ہے کہ قبر ستان میں جا کر اہل قبور کو یوں خطاب کریں۔ السلام علیک مدار قوم من المسلمین. ابراہیم علیہ السلام نے اپنی ذنع کی ہوئی چیز وں کو پکارا اور انہوں نے مرف دور تی ہوئی آ کیں گی۔ حضرت صالح علیہ السلام نے اپنی قوم کو ان کی ہلاکت کے بعد ان کو پکارا۔ فتو لی عنهم و قال یقوم لقد ابلغت کم رسالة رہی. حضرت شعیب علیہ السلام نے بنی قوم کو ان کی ہلاکت کے بعد پکار۔ فتو لی عنهم و قال یقوم لقد ابلغت کم رسالات رہی. حضور پر نور علیق نے خود بدر کے روز مردہ کا فروں ایوجہل، ایولہب، امیہ بن خلف

د فیرہ کو پکار کرخطاب کیا اور حضرت عمر کے عرض کرنے پر فرمایا کہ تم ان مردوں سے زیادہ نہیں ان میرہ کو پکار کرخطاب کیا اور حضرت عمر کے عرض کرنے پر فرمایا کہ تم ان مردوں سے زیادہ نہیں سنتے ہو۔ ای طرح حضرت عسی علیہ السلام نے متعدد مردوں کو پکارا اور دہ قبروں سے باہر نگل ائے۔ حضور علیہ السلام نے اپنی پھو پھی حضرت صغیہ رضی اللہ تعالی عنہ کو اس وقت جب کہ ان کا قبر میں حساب شروع ہوا اور دہ تھر اکثیں او پر سے تلقین کی کہ آپ یوں کہو نبی ابن اخی محمد علیق اس طرح سینکر دن نہیں ہزاردں داقعات ہیں جن سے ثابت ہوتا ہے کہ مردوں کو دور ہوں یا نزد یک خطاب کرتا درست ہے اور دہ سنتے اور حق اور حق میں تک کہ تاب تو تا ہے کہ مردوں کو دور

184

سمی کو پکارنا کہ وہ سنتے ہیں اور مشکل کشائی بھی کرتے ہیں جیسا کہ قرآن میں :; برمد واسئل من ارسلنا من قبلك من رسلنا أجعلنا من دون الرحمن الهة يعبدون. ترجم " اے پارے مجوب ان رسولوں سے يوچھو جو بم نے آب ے پہلے بھیج کہ ہم نے اپنے سواایے معبود بنائے ہیں جن کی عبادت کی جائے۔'' ظاہر ہے کہ باقی ابنیاء علیہم السلام آپ سے پہلے گزر کچے ہیں اور اللہ تعالیٰ فرما تا ہے کہ ان سب گذشتہ رسولوں سے پوچھ لو کہ خدا کے علاوہ کوئی اور معبود ہے اور پوچھاای سے جاتا ہے جو بنے اور سنگر جواب دے۔ معراج شریف کی رات سب گذشتہ ابنیاء کرام نے حضور علیہ السلام کے پیچھے نماز راج اور جد الوداع مي سب نبول في شركت كى اورج ادا كيار ياعبادالله اعينونى. يا محمد انصر قبلة دي مدد تعبد إيمان مدد وغيره-دور سے پکارنا وہ دیکھتے اور سنتے ہیں۔قرآن مجید میں بے۔ قالت نملة يا ايھا :, النمل ادخلوا مساكنكم لايحطمنكم سليمان وجنوده وهم لايشعرون فتبسم ضاحکامن قولِها. ایک چیونٹی بولی کہ اے چیونٹو اپنے گھروں میں چلی جاؤتمہیں کچل نہ ڈالیس بے خبری کی دجہ سے سلیمان اور اس کا تشکر جس پر سلیمان علیہ السلام سنگر مسکرائے۔ تفاسیر میں ہے کہ پیشکر تین میل کے فاصلہ پر تھا ظاہر ہے کہ چیونٹی کے قدم کی آ داز کس قدر دھی اور باریک ہوتی ہے کہ قریب کھڑ سے نہیں سن سکتے مگر سلیمان علیہ السلام نے تین میل ے بن لی معلوم ہوا کہ سلیمان علیہ السلام کی قوت ساعیہ زبردست تھی۔ قرآن مجید میں ہے ولما فصلت العير قال ابوهم اني لاجدريح يوسف لولا ان تفندون. ترجم "قاقله جب مصر سے جدا ہوا تو یہاں لیعنی کنعان میں ان کے باپ نے کہا کہ بیٹک مجھ کو یوسف کی خوشبو آربى ب اگرتم مجھے سٹھا ہوا نہ کہو۔" ملاحظه هو يعقوب عليه السلام كنعان مين بي اور يوسف عليه السلام كي قميص مصر Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

ے چل ہے جس کی خوشبو آپ کو یہاں محسوس ہور ہی ہے۔ دیکھتے کتنی دور سے احساس فرمایا ادر کہا۔

قال الذى عنده علم من الكتاب انا آتيك به قبل ان يرتد اليك طرفك: ترجم: "جس كي پاس كتاب كاعلم تقااس في كما كنبيس آب كي پاس اس كو حاضر كرول كا آپ كي پل مارف سي پيلے " ملاحظه ہوكہ يدلانے والے آصف بن برخيا شام ميں بيں اور بلقيس كاتخت يمن ميں اور فور آلانے كى خبر دے رہ بيں اور خاہر ہے كہ كى چيز كالانا بغير د كيم اندازہ لكانے مقد در ہونے بالكل نائمكن ہے ثابت ہوا كہ ان كى قوت رويت برى تيز تقى-"

وانبنکم بماتاکلون و تدخرون فی بیو تکم. ترجمہ '' حضرت عیلی علیہ السلام نے فرمایا میں تم کوان تمام چیزوں کی خبر دیتا ہوں جن کوتم کھاتے اور گھروں میں جمع کرتے ہو ۔ دیکھیۓ حضرت عیلی علیہ السلام کی چیٹم پاک اپنی جگہ سے ان تمام چیزوں کو دیکھ رہی ہے جو دہ کھاتے اور گھروں میں جمع کرتے ہیں۔

اور خاہر ہے کہ آپ میں اور ان چیزوں میں سینگڑ دن تجاب ہوں گے مگر سب کا مشاہدہ ہو رہا ہے اور اطلاع دی جارہی ہے۔ ثابت ہوا کہ اللہ تعالیٰ اپنے پیاروں کے حواس میں بے پناہ قوت دریعت فرما تا ہے۔

کسی کو امور خارقه یا فوق الاسباب طریق پر پکارنا ادر مدد کا لینا و دینا۔ جیسا که :; حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے مدینہ پاک سے حضرت سار پیدکوعلاقہ نہادند میں جو کہ مدینہ پاک سے تقریباً پندرہ سومیل دور ہے برسر نیکارا اور ان کو دشمن کی خفیہ تد ہیر پر مطلع فرما کر ان کی مدد کی حتی کہ اسلام کو فتح ہوگئی۔ حضرت یوسف علیہ السلام نے دور سے اپنے والد یعقوب علیہ السلام کی مدد فرما دی اور بطریق خرق عادت اور مافوق الاسباب طور پر بحکم الہی اپنی قمیص سے انکی آئکھیں روشن

186

کردیں۔ حضرت موی علیہ السلام نے بطریق مافوق الاسباب وفات کے بعد ہماری مدد کی که پچاس نمازوں کی پانچ کردا دیں۔ مختصر بیہ کہ جملہ مجمزات اور کرامات جو کہ مافوق الاسباب اور خرق عادت کے طور پر جی سب شرعا سیج و درست جی کیونکہ مافوق الاسباب کا اور خرق عادت کا معنی یہی ہے کہ قدرت نے کسی چیز کے ہونے یا نہ ہونے کو کسی سبب پر موقوف کہا جیے روشی سورج اور چاندنی چاند پر دیکھنا آئکھ کے کھولنے اور کھانا منہ پر اور سننا کان پر موقوف کیا ہے۔ کسی ایسی چیز کو قدرتی طور پر بظاہر سبب کے بغیر پیدا کر دیا جائے۔مثلاً ردشیٰ سورج کے بغیر دیکھنا آنکھ کے بغیر اولاد والدین کے بغیر ظاہر کر دی جائے۔ بہر صورت مانوق الاسباب کے طور پر غیر اللہ سے مدد دینا اور لینا شرعاً جائز ہے۔ خداكا مقابل تمجه كريكارنا ليعنى غير اللدكوخدا اورمستقل بالذات اورمتحق عبادت سمجهر :0 كريكارنا\_قرآن مي ب ان الذين تدعون من دون الله عبادامثالكم جن كوخداك سوالي بي موده تم ارى طرح بند بي - ان المساجد لله فلاتد عوامع الله احداً. بیشک مسری اللہ کی ہیں تواللہ کے ساتھ کی کونہ پوجو۔ان جیسی تمام وہ آیات جن میں غیر خدا کی دعا کوشرک و کفر کہالیا ہے یا اس پر جھڑ کا گیا ہے ان سب میں دعا کا معنی عبادت ہے اور يدعون کامعنی پوجتے ہیں۔

خلاصه بيركه برآيت ميں دعا كامعنى عبادت نہيں بلكه بعض جكه عبادت كامعنى بادر بعض جگہ کوئی اور معنی اسی دجہ سے علماء کرام نے دعا بمعنی عبادت کے پچھ قرائن بیان فرمائے ہیں جن کے ذریعہ معلوم ہوجاتا ہے کہ یہاں پر دعا جمعنی عبادت ہے مثلاً دعا کے ساتھ عبادت باالدكالفظ آجائے۔ قرآن میں بے قل انی نہیت ان اعبد الذین تدعون من دون الله اس آیت میں ان اُعبد سے معلوم ہوگیا کہ مراد تدعون سے تعبدون ہے۔ وقال ربکہ ادعونی استجب لكم ان الذين يستكبرون عن عبادتي سيدخلون جهنم داخرين. يهال ي Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

بھی بقرینہ عبادت دعا سے پکارنا مرادنہیں بلکہ عبادت کرنا مراد ہے۔ ای طرح جب دعا کے بعد دشمن خدا کا ذکر ہویا دعا کا فاعل کا فر ہویا دعا پر اللہ تعالیٰ کی ناراضگی کا اظہار ہویا دعا کرنے والوں کو خدا پاک نے کا فرمشرک گمراہ فرمایا ہوتو دعا ہے مراد عبادت و پوجنا مراد ہوگا نہ صرف پکارنا۔

بہرصورت دعا کا معنی ہر جگہ عبادت نہیں کر کے یونکہ عربی زبان ایک وسیع زبان ہمو، الفاظ کے معنی بیان کرنے میں سیاق وسباق اور قر اتن حالیہ مقالہ وغیرہ کا لحاظ کرتا از بس ضروری ہوتا ہے۔ مثلا اگر دعا لہ کہا جائے تو معنی سے ہے کہ اس کے لیے دعا کی اور دعا علیہ کہا جائے تو اس کا معنی ہے اس پر بدعا کی۔ لہذا لازمی طور پر دعا کے معنوں میں غور کرنا ضروری ہے درنہ معنی صحیح نہ ہوں گے۔ مثلاً دیکھنے کہ اگر دعا کا معنی ہر وجہ ہے پکارتا ہی ہوتو ان خروری ہے درنہ معنی صحیح نہ ہوں گے۔ مثلاً دیکھنے کہ اگر دعا کا معنی ہر وجہ ہے پکارتا ہی ہوتو ان مزوری ہے درنہ معنی صحیح نہ ہوں گے۔ مثلاً دیکھنے کہ اگر دعا کا معنی ہر وجہ ہے پکارتا ہی ہوتو ان آیات کے ساتھ جن میں دعا کو عبادت کے معنی میں استعال کیا گیا ہے تعارض اور تخالف لازم معنی میں میں دعا کو عبادت کے معنی پکارتا اور عبادت ہر دونوں ہیں۔ جن آیات میں عبادت ہے دہاں پر دعا کا معنی پکارتا ہے اور جہاں پر ممانعت ہے دہاں پر دعا کا معنی عبادت ہوگا یا یوں کہتے کہ پکارتا نے کا کہ دعا کا معنی پکارتا اور عبادت ہر دونوں ہیں۔ جن آیات میں عبادت ہوں کہتے کہ پکارتا پڑے کا کہ دعا کا معنی پک کمی کی پکارا جائے مراس پر دعا کا معنی عبادت ہوگا یا یوں کہتے کہ پکارتا کی دوقت سیا ور جہاں پر ممانعت ہے دہاں پر دعا کا معنی عبادت محمد جائے اور دوسرا یہ کہ کی کو مستقل اور خدا سی کہ کمی کی پکارا جائے میں ایک میں معنی عبادت ہم ہو جائے اور دوسرا یہ کہ کی کو مستقل اور خدا سی کہ کمی کی پکارا جائے کہ میں میں معنی میں میں دی معنی عبادت ہم میں میں کی کو خدا ہو جب کہ اس کو خدا نہ سی حیا جائے جائز ہے زندہ ہو یا مردہ نبی ہو یا غیر، پھر ہو یا

لکڑی فرق صرف بیہ ہے مرنے کے بعد نبیوں اور دلیوں کے علاوہ اوروں کو اگر ان کی قبر پر جا کر پکارا جائے تو سنتے ہیں ورنہ ہیں جیسا کہ سوئے ہوئے کہ روح جہاں جا ہے سر کرتی ہے مگر سنتی جب ہے کہ پاس آ کر آداز دین۔ ای طرح قبر کے پاس سے سنتی ہے دور سے نہیں بخلاف انبیاء کرام علیم السلام اور اولیاء کرام کے کہ وہ جیسے دنیا میں دور سے سنتے تھے بعد وفات بھی دورے سنتے ہیں۔ شوق ادر محبت کی دجہ ہے کمی کو پکارنا۔ اگر کوئی مال محبت ادر عشق ہے کمی کو پکار ہے :3

188

تو یہ جائز ہے لہذا ای نیت سے یا رسول یا غوث یا علی کہنا جائز ہے کہ یہ مصل محبت سے پکارنا ہے۔

- روب بال معنى بلاتا وادعوا شهداء كم من دون الله. ترجمه " المي معبودول كو (٢) بلاؤجوالله كرسوا مول - "
- (٣) دعا كامعنى مانكنار هنالك دعا زكريار به "حضرت زكريا عليه السلام ف وبال الي وبال
- (۳) دعا کامعنی آرز دکرنا۔ ولکم فیھا ماتشتھی انفسکم ولکم فیھا ماتذعون، "جنت میں تمہارے داسطے دہ ہے جوتم جاہو گے ادراس میں دہ ہر چیز ہوگی جو کہتم

طلب كرو گے۔''

189

(۵) دعا کامعنی شرک و کفر کرنا: ان المساجد لله فلاتد عوا مع الله احداً - "بلاشبه ماجدالله کے ایم پس الله کے ساتھ کی اور کی عبادت کرتے ہوئے شرک و کفرنہ ہو۔"

## نداقريب وبعيدكي بحث وتنقيح

بعض حفرات اس پراڑ جاتے ہیں کہ ندا بعید کوہی کی جاسکتی ہے۔ بعض یہ کہتے ہیں کہ یہ قریب کے لیے ہے بعید کے لیے نہیں، اور کوئی کہتا ہے کہ ندا قریب و بعید ہر دو کے لیے ہے۔ لہٰذا ایک مخصوص انداز پر روشنی ڈالی جاتی ہے جس سے مذکورۃ الصدر مطالب کی مزید وضاحت بھی ہو جائے گی۔

(۱) دعا اور ندا کا لغت میں ایک ہی معنی ہے یعنی پکارنا۔ فرق صرف اتنا ہے کہ ندا اس پکارنے کو کہتے ہیں جس سے دوسرے کو سنانا مقصود ہوتا ہے اور دعا صرف پکارنے کو کہتے ہیں کوئی سنے یا نہ سنے مگر اصطلاحی اور شعری طور پر دعا کا متنی عبادت ہے لہٰذا معنی اوّل کی رو سے ندا ودعا اللہ تعالیٰ کے علاوہ مخلوق کو بھی کی جاسکتی ہے۔

بدية المهدى ٣٣ لرجد الدعا الشرعى عبادة كالصلوة فلايجوزمن غير الله وهى المراد فى الايات التى ورد فيها لفظ الدعاء اما الدعا اللغوى بمعنى النداء فيجوز لغير الله تعالىٰ مطلقاً سواء كان حياً او ميتًا. ترجمهُ دعا شرعاً

عبادت کے معنی میں ہے نماز کی طرح لہذا غیر اللہ کے لیے جائز نہیں اور جن آیات میں دعا وارد ہے دہاں جمعنی عبادت ہے اور دعا بمعنی لغوی وہ ندا کے معنی میں ہے جو غیر اللہ کے لیے جائز ب- عام ازیں زندہ ہویا مردہ۔ یہ کہ ندا قریب اور بعید ہر دو کے لیے جائز ہے۔ حیات میں ہو یا ممات میں ذی (r)شعور ہویا غیرشعور موجود ہویا مخیل ہرایک کے لیے جائز ہے خومیر میں ہے دیا عام است لیعنی برائے دور و نزدیک مستعمل شود لیعنی یا قریب و بعید دونوں کے لیے

190

ب- علامه جار الله زمحشرى گفته كويا نيز برائ دوراست واي قول مرجوع است چه شائع است یا رب یا الله و نیز ظاہر است که خدادند کریم اقرب است از شه رگ گردنکہ مایہ حیات است ۔ ترجمہ 'کہ یا دور کے لیے بے کیکن بی قول ضعف ب کیونکہ مشہور ہے کہ یا رب یا اللہ کہا جاتا ہے اور خداوند کریم شاہ رگ سے بھی قريب ب جوكه معيار حيات ب-تفير بضاوى من بص ٣٩ وياوضع لنداء البعيد وقد ينادى به القريب تنزيلا منزلة البعيد اما لعظمته كقول الداعي يا رب يا الله و هو اقرب اليه من حبل الوريد الخ اوريا بعيد كے ليے ب اور بھى قريب ميں بھى استعال كيا جاتا ہے۔ بنابرعظمت جسے داعی سے کہتا ہے یا رب یا اللد اگر بعید بی کے لیے ہوتو اللدتو شہ رگ سے بھی قريب ہے۔ ہدایة الخو میں ب ويالهما اور يا قريب وبعيد مردو کے ليے بشرى جاى ميں ب يااعمهما استعمالا لانها تستعمل لنداء القريب والبعيديا دونول ے عام ب كيونك بی قریب و بعید ہر دو کے لیے استعال ہوتا ہے اور ای طرح تکملہ میں ہے۔ ہدیة المهدى ص ٢٢ ير ب- (ترجمه) كماس ب واضح مواكمه عام لوگ جو يوں

کہتے ہیں یا رسول اللہ یاغوث، یاعلی وغیرہ چونکہ محض ندا ہے لہٰذا جائز ہے ای طرح جو قتلی بدر بر آپ نے یا فلال بن فلال اور حدیث عثان رضی اللہ تعالیٰ عنہ بن حنیف میں جو یا محطیف الخ آیا ہے سب جائز ہے۔ای میں ص۲۳۔۲۵ پر ہے (ترجمہ) اگر کوئی پی گمان کرے کہ حضور عليدالسلام كاساع ياعلى يا اور ادلياء كاساع عوام الناس بحساع باس قدرزايد ب كدباق اقطارارض كوشامل بي تويي شرك نہيں كيونكه الله في بعض ملائكه كرام كو بلكه بعض حيوانات كواس حد تک ساعت و بصارت عطا کی ہے کہ وہ عوام الناس کی ساعت اور بصارت سے بہت زیادہ ہے اور دیلمی نے مند الفردوس اور ابو یعلی نے مرفوعاً بیان کیا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے ایک فرشتہ حضو يتلافق كى قبر يرمقرر كرركها ب كه جب تبھى ميرى امت ب كوئى مجھ پر دردد پڑھتا ہے تو وہ

#### Click

فرشتہ کہتا ہے الحمہ قلال بن قلال نے آپ پر درود پڑھا ہے اور محفظ اور نجاری نے اپنی تاریخ یں مرفوعاً بیان کیا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے ایک فرضح کو دنیا جرکی آواز دن کو سنے کے لیے برابر کان دیئے ہیں۔ ثابت ہوا کہ ندا قریب وبعید کے علاوہ حیات دممات میں بلکہ حیوانات وغیرہ ی بیداد مان می دورمت ہے۔ قرآن مجید ش ب یاجبال اوبی یاسداء افلعی. ياارض ابلعي. ياحسرة على العباد. يا يهاالناس. يا ايهاالمزمل صرت ش ب يا محمد الى الوجة الخ يا عماد الله المحوفي، بالجماد، بالجمراد يا جمر، ثابت بواكه جمادات اور مخلى ومتعور اموركواور بيقت مصيبت مقريان الجي وفيره كوزنده بمول يافوت شده ددربول يا قريب معيبت برى بويا چمونى دن جويارات اور دو ذى شعور بويا غير ذى شعور ابنائ جن ہوں یا غیر تدادیتا پکارتا جائز اور کی ہے۔ (٣) فيرالله كو يكارنا تدادينا الل كل تي مورتي جي - (١) بدكه فير الله كوك باشد مظمر مون اللي تجوكر ادريد كه ان كوالله نے عالم اسباب من از قبيله اسباب بتايا ب(٢) يد كه دو نیرانڈ مشغل بالذات میں۔ کہ اپنی ذاتی قوت ے حاجت روائی کرتے میں۔ ( <sup>m</sup> ) یہ کہ وہ نیر الله مستقل بالذات تو نہیں کیکن ان کواللہ تعالیٰ کی استقلالیت میں دخل اور شرکت ہے کہ ددنوں تو توں کے جموعہ سے سائل کی مراد پوری ہوتی ہے (۳) یہ کہ دو غیر اللہ مستقل بالذات تو نہیں لیکن اس کوانڈ تعالیٰ کی طرف سے مستقل طور پر قوت تعرف وا یجاد شلیم و تفویض کر دی

محق ہو کہ دوائں تقویضی قوت ہے جو جائے کرے اللہ تعالی کی قوت کوائں میں کوئی دخل نہیں کویا انڈ تعانی کا نظام عالم کے دجود دابقا ہے کوئی تعلق نہیں صرف غیر اللہ ی کی تفویضی قوت ادراس کے اختیارے سلسلۂ کا نکات قائم ددائم ہے۔ یہ جا راحتمال ہیں جن ہے بعض صحیح اور لبعض فيرضح اورة جائزين يهمثلأ دومرا اورتيسرا احتال توصرت شرك دكفر بياركوني ايمانداراور فطرت سليمه كامالك اس كالمعتقد نبيس بوسكتا اورتقلا وعقلا بيداعتقاد باطل ب- اى طرت چوقعا خیال بھی باطن اور غیر صحیح ہے کہ اس صورت میں اللہ تعالیٰ کا تعطل لازم اور برکار ہوتا لازمی آتا ب جو كد خلاب كيونك مرت قرآن ك خلاف ب-قرآن من ب- كل احذبنا صينها.

#### Click

192

من يكلؤ تحم بالليل والنهار . بيده ملكوت كل شئ . تلك الإيام نداولها بين الناس . ترجم "برايك اى ك قبضه مي ب- دن رات تهمارى حفاظت كرتا ب- بر چيزى حكومت اس ك باتح مي ب اورزمانه مي انقلاب پيدا كرتا مماراكام ب- الغرض الله تعالى ك اراد - ك بغيركا تنات كا ايك ذره بهى حركت نبيس كرسكتا اور به عالم بحيثيت ممكن موت ك اراد - ك بغيركا تنات كا ايك ذره بعى حركت نبيس كرسكتا اور به عالم بحيثيت ممكن موت ك اي وجود و بقا مي مرآن الله تعالى كى طرف محتاج بيز اس وجه ب بعى كه نظام عالم نفس الامر اور واقع مي الله تعالى كى قدرت كامله ب چل ربا ب اب اكر غير الله بعى مستقل طور پر كوتفويس قوت بى مى عالم مي متصرف مان ليس تو تعارض واختلاف رونما موكريا تو دونوں مي س ايك كا تصرف باطل موجائ كا يا نظام عالم كا وجود و بقا خطره مي پر جائے كار"

اور در حقیقت سیاعتقاد مندوچین و بونان وغیرہ کے کافروں کا بلکہ اسلامی فرقوں سے معتزلہ کے بعض افراد کا بے جیسا کہ ہدایۃ المہدی ص ١٣ حاشیہ پر مذکور ہے۔ قال امامنا جعفر بن محمد عليه و على الله السلام لاجبرولاتفويض ولكن امربين امرين هذا ردعلي المعتزلة حيث شهروا انفسم بانكارلكن عظيم من الذين وهو كون الحوادث بقدرة الله تعالىٰ و قضائه و زعموا ان العبد قبل ان يقع منه الفعل مستطيع تام يعنى لابتوقف فعله على تجدد فعل من افعاله تعالىٰ و هذا معنى التفويض يعنى أن الله فوَّض اليهم افعالهم فمن فهم هذا المعنى لمخلوق من مخلوقات الله تعالىٰ فقد ضل و اضل و مشركوا الهند البراهمة . مشركوا اليونان والصين كانوا يزعمون الله في روح و ريحان وراحة و نوم و قدنوض الامورالي برهما و يشن و شانتي ومهاديووغيرهم فهم يعملون كيف يشاؤن و لذالك جعلوهم الهة و عبدوهم بانواع العمادات التي لاتليق الابحضرة الالوهة خابوا وخسروا وضلوا واضلوا. ترجمہ: ''اور ہمارے امام جعفر بن محمد عليہ السلام نے فرمايا كه نه جرب اور نه بى تفويض بلكه Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

193

معاملہ ان کے بین بین ہے اور مد معتزلہ پر رد ہے کہ انہوں نے اپنی تشہیر کا ذریعہ دین کے ایک عظیم ترین رکن کا انکار بنا رکھا ہے اور وہ میہ کہ اہل اسلام کے ہاں میہ سلم ہے کہ جملہ حواد ثات عالم اللہ تعالیٰ کی قدرت اور قضا ہے معرض وجود میں آئے ہیں گرمعتز لہ اس کے منگر ہیں اور بداعتقاد رکھتے ہیں کہ بندہ اپنے فعل پر کرنے سے قبل قدرت کامل کا مالک ہے اب اس تعل کی ایجاد میں قدرت الہی کی قطعاً ضرورت نہیں۔ کویا پیغل صرف بندے کی قدرت کا تاثر متصور ہوگا۔ اور تفویض قدرت کا یہی مطلب ہے یعنی اللہ تعالیٰ سے بندوں کو اپنے افعال کرنے کی قدرت تفویض وشلیم کر دی ہے ( کہ اللہ کی قدرت کو اس میں کوئی دخل نہیں ) پس جس مخص نے کی مخلوق کے لیے بی تفویضی معنی تجھ لیا کہ بندہ اپنی تفویضی قدرت سے اپنافعل کرتا ہے تو وہ بنفس خود گمراہ ہوا اور دوسروں کو گمراہ کرے گااور ہند کے مشرکین براہمہ جن کو برہمن کہتے ہیں اور یونان اور چین کے مشرکین بیاعتقاد رکھتے تھے کہ اللہ سجانہ و تعالیٰ بڑی راحت و آ ارم اور چین و نیند میں خوش وخرم ہے (اور کوئی کا منہیں کرتا بلکہ) کا سَنات عالم کے تمام کاروبار کا سلسله برها، بشن ، شانتی \_ مهادیو دغیرہ کوسپر دکر دیا ہے کہتم جو چاہو کروپس وہ جو چاہتے ہیں اور جیا چاہتے میں عالم کا منات میں کرتے میں اورای واسطے برجا وغیرہ کو انہوں نے اپنا خدا بنا رکھا تھا اورایس صورتوں میں ان کی عبادت کرتے تھے جو کہ صرف خدادند کریم خالق کا سُنات کا ہی حق ہے اوراس کوسز ادار ہے کپس وہ انتہائی خسارہ اور گھانے میں پڑے خود بھی گمراہ ہوئے

اور دوسروں كوبھى تمراہ كرديا العياض باللد ثم العياذ باللہ۔

000

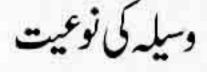
194

ان عبارات سے کیا ثابت ہوا

(٩) تقویت الایمان میں معتزلہ کے عقائد کی بنا پر تردید کرنے سے پتد چکتا ہے کہ صاحب تقویت الایمان اور اس کے پیرد کاروں کا عقیدہ اہلسنّت کا عقیدہ نہیں بلکہ معتزلہ کا عقیدہ ہے جس سے ثابت ہوتا ہے کہ بیالوگ کو عملاحنفی کہلاتے ہیں مگر عقیدہ ن حنفی نہیں ہے بلکہ وہابی معتزلی۔ (۱۰) تقویت الایمان میں بہتان تراش اور خلاف واقع حالات سے کام لیا گیا كيونكه بنده ممكن باورمكن برآن ميں اپن مرتبہ ذات ميں غير كامختاج باى طرح اہل حق اہل سنت کے نزدیک بندہ اپنے افعال میں گوکا سب سلیم کیا گیا ہے لیکن فاعل اللہ تعالی ہی ہے جب بندہ کوئی فعل کرنے لگتا ہے تو اللہ تعالی اس کو پیدا کرتا ہے ثابت ہوا کہ بندے کے فعل میں اللہ تعالی کی قدرت كودخل ب اور تفويض ميں بيہ بات نہيں ہوتى - فلا تغطل Click

195

ہے۔ (۱۱) تقویت الایمان کو باوجود ایسے ناجائز اور غلوآ میز اور بہتان صرح پر مشتمل ہونے کے پھر بھی دیو بندی حضرات اس تقویت کی تعریف میں ہمہ تن رطب اللسان ہیں اوراس کو ماننا پڑ هنا پڑ هانا عین اسلام اور محض ایمان بتلاتے ہیں اور اس کو نہ مانے والوں کو گمراہ اللہ سجانہ رحم کرے۔ اور ہمیں صراط متقیم پر چلنے کی تو فیق عطا فرمائے۔ (آ مین ثم آ مین)



ناظرین! قضاحاجات میں کسی وسیلہ کو اختیار کرنا گو بیہ ثابت ہو چکا ہے مگر بینہیں معلوم ہوا کہ اس وسیلہ کی نوعیت کیا ہے کیونکہ وسیلہ اور واسطہ کا ایک ہی معنی ہے اور واسطہ کی کنی قسمیں ہیں۔ نہ معلوم کہ یہاں پر کونسا واسطہ مراد ہے لہٰذا ضروری ہے کہ واسطہ کی مختصری تشریح اوراس کی تعیین کردی جائے؟

عرف میں واسطہ میہ ہے کہ ایک امر کو دو چیز وں کے درمیان اعتبار کیا جائے جس کو عموماً ہر آ دمی جانتا ہے۔ مگر علمی اصطلاح میں اس کی تین قشمیں بیں واسطہ فی الثبوت اور میہ دوق قشم ہے۔ قشم اول میہ ہے کہ واسطہ اورذ و واسطہ ہر دو تقلم کے ساتھ دھیقة متصف ہوں جسیا کہ ہاتھ کے واسطہ سے کنجی کی حرکت اس میں ہاتھ واسطہ اور کنجی ذو واسطہ ہے اور حرکت تقلم ہے جس کے ساتھ ہاتھ اور کنجی ہر دو حقیقی طور پر متصف میں کیونکہ ہاتھ اور کنجی دونوں میں

یہ ہے کہ داسطہ اس میں سفیر محض ہوتا ہے اوراس کے لیے حکم ثابت نہیں ہوتا جیسا کہ رنگریز کے واسطے ہے کپڑے کا رنگ کہ رنگریز کپڑے اور رنگ میں واسطہ ہے مگر رنگ صرف کپڑے میں ب رنگریز میں نہیں کیونکہ رنگریز حیوان ناطق ہے اگر اس کو رنگ چڑھے تو دنیا بھر کے حیوان ناطق ورنگ چڑھے گا کہ کلی کاحکم اس کے سب افراد میں جائے گا اور واسطہ فی العروض پیہ ہوتا ہے کہ اس میں حکم کے ساتھ داسطہ حقیقة متصف ہوتا ہے اور ذوداسطہ صرف مجازی طور پر جیسا کہ گاڑی میں حرکت کرنے والا اس میں حرکت حکم ہے جو کہ واسطہ یعنی گاڑی میں حقیقة پائی Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

196

نسبت واسنادكي نوعيت اتصاف

نسبت واسناد ہیہ ہے کہ ایک چیز کو دوسری چیز کی طرف منسوب کیا جائے اور بیدا سناد حقیق ہوتی ہے اور بھی مجازی حقیق بیہ ہے کہ مسندالیہ اور چیز حقیقۃ متصف ہواور مجازی بیہ ہے کہ

وہ هیقة متصف نہ ہو بلکہ مجاز أجیے کہا جائے زید قائم تو قیام کے ساتھ زید هیقة متصف ہے اور بیہ اسکی ذاتی اور اپنی دصف ہے اور کہا جائے جالس السفیۃ متحرک۔ اس میں تحرک کشتی میں بیٹھنے والے کی حقیق وصف نہیں ہے بلکہ بد وصف کشتی کی ہے مجازی طور پر بیٹھنے کی دجہ سے جالس کی وصف ہوگئی ہے یا کہیں نہر جاری ہے تو اس میں نہر کو جاری کہنا مجازی طور پر ہے۔ حقیقت میں پانی کی وصف ہے کہ پانی جاری ہے نہ کہ نہر ہاں نہر میں پانی جاری ہونے کی وجہ سے نہر کو بھی مجازا جاری کہہ دیا گیا۔ یا کہیں اللہ علیم زید علیم پہلی مثال میں علم اللہ تعالی کی حقیقی صفت ہے کہ علم اللہ تعالى كى ذات ميں مخفق وثابت ہے اور بيدائكى وصف ذاتى ہے كى سے مانگى ہوئى نہيں Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

اور نہ ہی مجازی ہے کہ اللہ تعالی میں وصف علم نہ ہو (معاذ اللہ) اور کس کے علم کو اللہ کی طرف منسوب کر دیا ہو اور اتصاف حقیقی کا مطلب بھی پہی ہے کہ وصف اپنی ہو ما تگی ہوئی نہ ہو اور اتصاف مجازی کا مطلب بیہ ہے کہ بید وصف اس میں اپنی نہیں ہے بلکہ کس کی وصف مجاز آ ادھر منسوب کر دی گئی ہے اور اتصاف کا معنی ایجاد نہیں ہے کہ حقیقة متصف ہونے کا معنی کیا جائے وہ اس کو پیدا کرنے والا ہے جیسے زید قام یا زید قائم کہ اس میں زید قیام کے ساتھ حقیقہ یعنی بید وصف اس میں خود موجود ہے ما تگی ہوئی نہیں بید معنی نہیں می زید قیام کے ساتھ حقیقہ میں بھی سے متصف ہے یعنی زید نے دصف قیام کو پیدا کیا ہے۔

ای طرح اتصاف ذاتی بیہ ہے کہ بیہ دصف اسکی ذاتی ہے اپنی ہے ازخود ہے کسی اور ہے سے حاصل کی ہوئی نہیں جیسا اللہ علیم کہ اللہ تعالی کاعلم اپنا ذاتی ہے ازخود ہے کمی سے متفادنہیں اوراتصاف غیر ذاتی ہیے کہ بیدوصف گواس میں حقیقة ثابت و محقق ہے مجازی طور پر کسی کی دصف کوادھر منسوب نہیں کیا گیا کیکن ہے دصف اس کی ذاتی اوراز خود نہیں بلکہ کسی سے متفاد ومستعارب جيبا زيدعليم كداس ميس وصف علم كى ساتھ كوزيد حقيقت متصف ب اورعلم اس میں ثابت ہو تحقق ہے لیکن بیا پنی ذاتی اور از خود نہیں ہے بلکہ کسی سے مانگی ہوئی اور اس کو حقیق عطائی بھی کہہ دیتے ہیں۔ حقیقی اس لیے کہ بید دصف اس میں حقیقة موجود ہے اور عطائی اس دجہ ہے کہ بیہ غیر کی عطا ہے۔ اس سے ثابٰت ہو گیا کہ حقیق کامعنی ذاتی اوراز خود لینا یا حقیق عطائى كومستفل وذاتي سمجصنايا اس كوموہم شرك خيال كرنا درست نہيں درنہ انسان وغيرہ پر بصير، علم، ردّف، رحیم، علیم، سمیع وغیرہ کا اطلاق درست نہیں رہے گا حالانکہ بی شرعاً جائز ہے کیونکہ بصیرعلیم وغیرہ کاغیر اللہ پر اطلاق وحکم محض اس دجہ ہے ہے کہ ان میں بیہ ادصاف ثابت ہیں اور هیقة متحقق کیکن ذاتی اوراز خودنہیں بلکہ بعطا الہی ہیں اور بیاطلاق محض اشتراک اسمی کے طور پر ہے۔مثلاً اللہ تعالی بھی موجود ہے اور کھیقة موجود ہے اور ہم بھی کھیقة موجود ہیں۔لیکن ہر دواطلاق میں فرق ہے اللہ تعالی اپنے حقیقی اور ذاتی وجود کے ساتھ موجود اور غیر اللہ عطائی وجود اورمستعاراورظلی وجود کے ساتھ موجود۔

198

ای طرح لفظ عطام سے بیجھ لینا کہ عطاکے بعد عطا کنندہ کے پاس وہ چیز نہیں رہتی اورجس کو عطا ہوئی ہے وہ اس وصف کامستقل مالک ہوتا ہے اب اگر علم وغیرہ بطور عطامان لیں تو غیر اللہ کا ان اوصاف میں مستقل ہونالازم آتا ہے جو کہ محض شرک ہے۔ قطعاً غلط ہے اور غیر صحیح ۔ کیونکہ اللہ تعالیٰ کی عطاکا مطلب ہے ہے کہ وہ اوصاف ان میں پیدا کر دیتا ہے نہ کہ ان سے عطا کنندہ اپنے کو خالی کردیتا ہے اور یہی وجہ ہے کہ قرآن مجید میں ایسے متعدد الفاظ وارد ہیں جو کہ عطا کا معنی اداکرتے ہیں اوران کو اللہ نے اپنی طرف منسوب کیا ہے مثلاً حذا عطاءنا عطاء غير مجذور \_ يهب لمن يشاء وغيره خيال معنى فرمائي كه أكرعطا كالمعنى بير هوكه معطی کے پاس عطاکے بعد بیہ وصف نہیں رہتی تو معاذ اللہ کیا اللہ تعالی کی ذات عطاکے بعد اس معنی اور وصف سے خالی ہوگئی۔ کیا صفات الہیہ کا انفکاک جائز ہے؟ ہرگزنہیں۔ ثابت ہوا کہ عطا كاملطب مدموا كه يدوسف ان ميس پيداكردى ان كى حاجت يورى كردى - اى طرح يد کہنا کہ عطا کے بعد دوسرے میں استقلال پیدا ہوجاتا ہے اور دوسرے میں استقلال بیشرک ہے بھی غلط ہے کیونکہ استقلال کامعنی اگر ہیرہو کہ ستقل وہ ہوتا ہے کہ جو کہ ذاتی طور پرازخود مستقل غير متفادمن الغير ہوتو واقعی بداستقلال ستلزم معنی شرک ہے مرمخلوقات مکنہ کو اس معنی کر ستقل تصور کرنا خلاف واقع ہے کیونکہ اعراض کے مقابل جملہ جواہرات اور ماہیات غیر عریضہ کومستفل کہا جاتا ہے مگر شرک نہیں اور اگر استقلال کا معنی بینہیں بلکہ استقلال اضافی اور

نسبة - تو وه شرك كو برگزمستلزم نهيں -

اسناد مجازي اورمجاز عقلي

الفاظ کا استعال دوطرح پر ہوتا ہے۔ ایک حقیقی کہ لفظ کو اپنے وضغی اور حقیقی معنی میں استعال کیا جائے جیسا اسد۔ جب اس کو شیر حقیقی میں استعال کیا جائے تو یہ حقیقت ہے اور اگر اس کو حقیقی معنی میں استعال نہ کیا جائے جیسا کہ اسد کو بہادر نوجواں میں استعال کیا جائے تو یہ مجاز ہے۔ ان پر ہر دواستعالوں کو حقیقت لغوی اور مجاز لغوی کہتے ہیں۔

199

ای طرح اسنادیمی دوطرح پر مستعمل ہے۔ ایک حقیق جس وقت فعل کو اپنے فاعل حقیق اور جس سے دہ صادر ہوای کی طرف منسوب کیا جائے جیسے قام زید دزید قائم دونوں میں قیام جس سے دہ صادر ہوا ہے اس کی طرف منسوب ہے اس کو حقیقت عقلی کہتے ہیں اور دوسر امجازی کہ فعل کو اپنے فاعل حقیق کے علادہ کسی مناسبت کی وجہ سے کسی اور کی طرف مسنوب کر دیا جائے جیسا النہو جادو صام النہا دان میں جریان کی پہلی مثال میں نہر ک طرف منسوب کیا گیا ہے حالانکہ سے پانی کی وصف ہے اور صوم کو دوسری مثال میں نہر ک منسوب کیا گیا ہے حالانکہ سے پانی کی وصف ہے اور صوم کو دوسری مثال میں نہر ک منسوب کیا گیا ہے حالانکہ دو قض دوزید ارکی وصف ہے اس کو مخال میں نہار کی طرف

محاورات اور استعالات میں کو استاد حقیق ہی اصل ہے لیکن اکثر و بیشتر استاد ومجازی عقلی کا استعال ہوتا ہے مثلاً و اذاتیت علیم مایاتنا زادتھم ایماناً زاد الله فی تصدیقھم. اخرجت الارض اشقالھا. ای اخرجت دفائنھا بامر الله تعالی. یاهامان ابن لی صرحاً ای العملة بیناء المکان فاخر جھما مماکانا ای وسوس الیھما لنھارہ صائم ای ھوفی نھارہ اس سب میں فعل اپنے فاعل حقیقی اور جس ے وہ صادر ہوا اسکی طرف منسوب نہیں ہوا بلکہ غیر کی طرف لہذا یہ استاد بطور مجازعتی ہے گر اصل چونکہ صادر ہوا اسکی طرف منسوب نہیں ہوا بلکہ غیر کی طرف لہذا یہ استاد بطور مجازعتی ہے گر اصل چونکہ استاد بطریق حقیقت ہی ہوتی چا ہے پھر اگر بطور مجاز استعال کریں گے تو لازم ہے کہ غیر حقیقی اور مجازی معنی لینے کے لیے کلام میں کوئی علامت یا حال و مقالی قرید سیاق وسیاق کا انداز ہوتا و محازی معنی میں حاف میں کوئی علامت یا حال و مقالی قرید سیاق وسیاق کا انداز ہوتا و جائزی معنی مراد رکھا ہے موج ہتا ہوتی اور فاعل مجازی کی اصل فعل میں کی نوعیت کی طلاب و مشاہ ہت ہوتی لازی ہو ہے۔ مثال اول میں زادت کا فاعل حقیقی اللہ ہے اور فاعل مجازی آیا ہے ہوں اور فاعل ہوتی معنی مراد رکھا ہے کہ زادت کا هیچة فاعل اللہ ہے اور آیات اس کے ساتھ قائم ہیں کاری معنی مراد رکھا ہے کہ زادت کا هیچة فاعل اللہ ہے اور آیات اس کے ساتھ قائم ہیں کہ ایک وصف ہیں اور فاعل

200

اور مجازی زمین ہے۔ اخراج اللہ کا حقیق قعل ہے اور اس کے ساتھ قائم ہے۔ اور زمین فاعل مجازی جو کہ اخراج کے لیے ظرف ہے اور جیسے جری النہر جری کا فاعل حقیق پانی ہے اور فاعل مجازی نہر ہے اور مشاببت یوں کہ پانی فعل کا فاعل اور نہر فعل کے لیے ظرف ہے اور قرینہ مجازی اساد پر یوں سمجھے کہ مومن یوں کیے انبت الربیع البقل رتیع نے انگوری اگادی شفی الطبیب المریض طبیب نے مریض کو شفادی اشاب الصغیر ازمان زمانہ نے بیچ کو بوڑھا کردیا۔ ان مثالوں میں قائل چونکہ مومن ہے لہٰذا سب مثالوں میں اساد مجازی ہے کیونکہ ایمان دار اللہ کے سواسی کو شافی اور اگانے والا اور بوڑھا کرنے والانہیں سمجھتا۔

ای طرح یہ خیال بھی باطل ہوا کہ عطا میں استقلال آجاتا ہے تو گویا اللہ نے عطا کے بعد اس کو مستقل قوۃ کا مالک بنا دیا ہے کہ اب اس میں اللہ کی قوت کا کوئی دخل نہیں۔ وہ اپنی عطا شدہ مستقل قوت کے ساتھ سب کا موں کو سرانجام دیتے ہیں۔ اب اللہ کی قوت و قدرت کا اس میں کوئی دخل نہ رہے یہ مشرکین ہندو دغیرہ کا اعتقاد ہے کسی مسلمان کا یہ عقیدہ قوت کو اس میں پچھ دخل نہ رہے یہ مشرکین ہندو دغیرہ کا اعتقاد ہے کسی مسلمان کا یہ عقیدہ نہیں۔ مسلمانوں کا یہ اعتقاد بتانا بہتان عظیم ہے جیسا کہ پہلے اس تفسیل گزر چکی ہے۔ دوم اس کے یہ نصوص صریحہ کے خلاف ہے۔ کل یوم ہو فی شان. قل من یکلؤ کم ماللیل والنہار وغیرہ آیات سے صرت کے طور پر اسکا ہر وقت میں اور ہر کچہ میں فعال اور کرنے والا ہونا

معلوم ہوتا ہے۔ سوم اس دجہ سے کہ بندہ کے جملہ افعال میں کسب گو بندے کا ہے لیکن خلق تو الله كافعل ب- بنده كا برفعل اسكامخلوق ب قرآن مي صاف فرمايا خلقكم وماتعملون-توجب ہر فعل کا خالق دبی ہوا تو یہ کیے ہوا کہ اس کی قوت کا بصورت استقلال دخل ہی نہیں۔ چہارم اس طور پر کہ بندہ مرتبہ ذات میں محض عدم ہے۔ نہ اس کا وجود ضروری نہ عدم تو اس کا اور اس کی قوت کے منتقل ہونے کا کیا مطلب؟ Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

201

غيراللد کے توسل اور داسطہ کی نوعیت

ناظرین حضرات! مذکورة الصدر چند ضروري اور معياري امور کے جان لينے کے بعد غالبًا بد معلوم کرلینا آسان ہوجائے گا کہ بعض مشکلات کے ازالہ میں بزرگان دین کا واسط اور توسل کیے جائز ہوا؟ اور بد واسط کیا ہے۔مثلاً زید کہتا ہے کہ اے اللہ اپنے پیارے محبوب کے داسطہ سے بچھے اولا دعطا فرما۔ یہاں زیدنے اللہ سے مانکا بلیکن واسطہ درمیان ذكركر دياب كه بواسط اين پيار يحبوب علي ك عطا فرما - بيصورت جائز ب اور عقلى طور ربھی اس میں کوئی قباحت نہیں۔تفصیل اور توضیح ملاحظہ ہو کہ زید کے اس کلام میں محبوب علی ا واسطه بین اور الله تعالى ذوداسطه ب اور التجاء اعطاء اولا د ب اور داسطه في الثبوت فتم اوّل ب اوراس میں چونکہ واسطہ اور ذوواسطہ ہر دو حقیقة متصف ہوتے ہیں۔ یہاں پر یونمی ہے کہ عطاء می دونوں شریک بیں اور حقیقة متصف بی ندمجازا۔ بال عطاء کی حقیقت دونوں میں الگ الگ ہے۔ اللہ تعالى كى عطاء كماس نے پيدا كيا اور حضور عليد السلام كى اعطا كم آپ نے كسب کیا دعا مانگی۔ سفارش کی۔ پیدا کرنا اللہ تعالی حقیق فعل ہے اور کسب دعا حضور علیہ السلام کا حقیقی فعل ہے اوراس میں پچھ حرج بھی نہیں کیونکہ وصف مشتر کہ میں نوعی اختلاف ہو جاتا ہے مثلاً موجود الله اور مخلوق دونول پر صادق آتا ب مكر الله تعالى مي وجود قد يم مبدأ اثار مؤثر وغیرہ ہونے کی حیثیت ہے ہے اور مخلوق میں حادث ظلمی طور پر صادق آتا ہے۔ ایسے بی سمیع

وبصیر، رؤف و رحیم کریم وغیرہ اللہ اور مخلوق ہر دو پر حقیقة بولے جاتے ہیں۔ مگر نوعیت صدق میں دونوں مختلف ہیں۔ دینوی اور اخروی نعمتیں دونوں میں اشتراک اسمی ہے گو حقیقة الگ الگ یونمی کمی بزرگ کا داسطہ مجھا جاسکتا ہے کہ اللہ سے سوال ہے اور وہ ذو داسطہ ہے بزرگ واسطہ ہے اور قضاحاجت سوال والتجاہے اور یہی وجہ ہے کہ قرآن مجید میں ایسے امور کو غیراللہ کی طرف منسوب کرنے کو جائز رکھا ہے۔ قرآن مجید میں ہے۔ ومانقموا الاان

202

اغناهم الله ورسوله. سيرتينا الله من فضله و رسوله. واذتقول للذي الخ انعم الله عليه و نعمت عليه. لاهب لِک غلاماً زكياً يحل لهم الطيبات. يُحرّم عليهم الخبانث. الاية كدان جيس آيات كريمه من اغناء، اليتان انعام موتد -تحريم وخليل وغيره كوغير كى طرف بوجه بيان كسب پھونك وغيره جو كه غير كے ساتھ حقيقة قائم ہے كے منسوب کیا ہے اور اللہ کی طرف جمعنی خلق کے منسوب ہے اور حقیقة ثابت ہے علی ہزالقیاس۔ دفع مصیبت فتح شکست، عالم کے انتظامات و گیر امور تکوینہ میں یہی طریق مجاز عقلی کو جاری کیا جاسکتا ہے۔ ای طرح احکام شرعیہ فرض، واجب حلال وحرام وغیرہ میں یہی مجازعقلی کا طریقے مستعمل ب\_مثلاً قرآن مجيد مي حضور عليه السلام كى شان مي فرمايا- يحل لهم الطيبت و يحرم عليهم الخبائث ويزكيهم تطهرهم يضيع عنهم وغيره ان آيات مي محلل محرم مز کی مطہر دغیرہ آپ کو بتایا گیا ہے اور حقیقة اللہ تعالی کا بھی میعل ہے تو اس کی صورت صحت کا طریقہ یمی مجاز ہے کہ تحلیل تحریم تزکیہ اللہ کی طرف سے ہوا مگر حضور علیہ السلام کے واسطہ سے لیعنی حضور علیہ السلام واسطہ ہیں جن کے ساتھ خلیل وغیرہ بصورت کسب و دعا تھیتۂ قائم ہے اوراللہ تعالی ذوداسطہ جس کے ساتھ خلیل دغیرہ بحثیت تشریح و تکوین حقیقت قائم ہے اور تطہیر مکلف کے لیے ثابت ہوئی گویا بندہ نے زبان حال سے پیرکہا کہ اے اللہ تو ہم کو اپنے حبیب علیہ السلام کے داسطہ سے پاک کردے یا اس کو حلال کردے یا مخصر یوں کہو کہ اللہ تعالی محلل

ہے اور بیہ دصف محلقیت بوجہ خالق اور شازع ہونے کے اس میں حقیقة موجود ہے۔ اور حضور علیہ السلام کے واسطہ سے خلیل ہوئی اور یہ وصف تحلیل آپ کے ساتھ بوجہ بیان کرنے کے هیت قائم ب گویا ملف پر بوجہ اس کی اطاعت یا سرکش کے اللہ تعالی نے اپنے محبوب علی اللہ تعالی نے اپنے محبوب علی ا کے داسطہ سے بعض چیز دں کو حلال اور بعض کو حرام کر دیا ہے۔ ز کو ہ کو اللہ تعالی نے حضور علیہ السلام کے واسطہ سے اپنے مالدار بندوں پر فرض قرار دیا ہے۔ گویا مکلف پر مال کاشکر سے بصورت زکوۃ حضور علیہ السلام کے واسطہ سے اللہ تعالی نے ضروری اور فرض قرار دیا ہے۔حضور علیہ السلام واسطہ ہیں اورز کو ۃ کو فرض قرار دینا آپ Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

203

ے ساتھ بوجہ مین و مظہر ہونے کے تھیقۂ قائم ہے اور اللہ تعالی کے بوجہ شارع اور خالق ونعم ہونے تھیقۂ قائم ہے دعلی ہٰ القیاس۔

یہ تفصیل اس تقدر ہے جس وقت امور تکوینیہ میں ہے کی امر کو غیر اللہ کے واسطہ سے طلب کیا جائے اور اگر کسی چیز کو غیر کے واسطے سے طلب نہ کیا جائے یا غیر اللہ کی دعا و کسب کا اس میں دخل ہی نہ ہو چیسے زمین کو آسان کو اللہ نے پیدا کیا ہے اور اس میں کسی کی دعا وکسب کو دخل نہیں تو اس وقت مذکورہ الصدر واسطہ کا تحقق کیے ہوگا سو اسکی صورت یہ ہے کہ اللہ نے ان کو پیدا کیا اور وصف خلق اس میں حقیقة مختقق ہے اور حضور علیہ السلام کی ذات کے صدقہ اور اس کے سبب سے پیدا کیا اور وصف خلق آپ کے ساتھ بھی حقیقة قائم ہے کو یہاں خلق منہ ہور ہا ہے اور یوں بھی کہا جاسکتا ہے کہ اکثر و بیشتر یہی ہے کہ آپ ہو اسلی البوت قسم مغہوم ہور ہا ہے اور یوں بھی کہا جاسکتا ہے کہ اکثر و بیشتر یہی ہے کہ آپ و اسلی البوت قسم اول ہیں لیکن بعض جگہ واسطہ نی الثبوت قسم حالی سفیر محض میں الدخالقین و احلق لکم سے یہ منہ کسب و دعا کی کیفیت سے واسلہ خور نہیں ہو سکتا کہ آپ کا کسب و دعا کرنا معلوم نہیں تو اس حقت اللہ تعالی اور تحلون میں آپ واسلیت ہو سکتا کہ آپ کا کسب و دعا کرنا معلوم نہیں تو اس حقیق تقدر ہو کا جلی کہ فتباد کہ اللہ سیں الخالقین و احلق لکم سے یہ میں جہ ال منہ ہو میں ایک البوت قسم حلی ہو کہ کی البوت قسم کسب و دعا کی کیفیت سے واسطہ محلین البوت سفیر محض بھی ہوں گے۔ حقیق اللہ تعالی اور تحلق میں آپ واسلہ کی البوت سفیر محض ہوں گے۔

تحقیق وتعلیق عبر اللہ المفتی علی اللمعات نتاص ۱۳۰ عیں بے ان قلب الشیخ باب مفتوح الی عالم الغیب و هو واسطة و سفیر محض بین الموید و بین الحق سبحانه فیصل امداد فیضه علی قلب الموید بواسطة. ترجمہ "پیروم شد کا دل اس دروازه کی طرح ج جو کہ عالم الغیب کے دربار کی طرف کلا ہوا ہواور مرشد می سجانہ 'اور مرید کے درمیان واسط اور سفیر محض ہوتا ہے۔''جس کیوج سے مرید کے دل پر فیضان ہوتا رہتا ہے۔اور لمعات ص ۱۳۰ تا تاص ۱۳۱ پر ہے۔ مفیر محض بین الموید و بین الحق سبحانه و تعالی فیضل امداد فیضه علی قلب الموید بو اسطة. ترجمہ "شیخ کا دل بخزلہ ایے دروازه کے ہوتا ہے جو کہ عالم غیب ک Glick

204

طرف کھلا ہواور وہ بیخ مرید اور تق سبحانہ کے مابین داسطہ ادر سفیر تحض ہوتا ہے۔ ثابت ہوا کہ حصول مراد میں شیخ تمجی مرید اور اللہ سجانہ کے مابین داسطہ بصورت سفیر محض ہوتا ہے کہ پینخ کا وجود حصول فیض کا ذریعہ اور داسطہ ہوتا ہے۔ بدوں اس کے کہ پینخ نے مرید کے لیے کوئی کسب ودعا کی ہو۔ توجہاں کہیں ایس چیزیں ہوں کہ ان کے لیے آپ نه دعا دغیره نبیس کی تو د بال آپ کی ذات مقدسه اور آپ کا وجود مبارک حصول فیوض و بر کات میں واسطہ بشکل سفیر محض ہوگا جیسا کہ حدیث شریف میں آتا ہے **لولاک لما خلقت** الدنیا. ترجمہ 'اگر آپ نے ہوتے تو دنیا نہ ہوتی۔'' اما ابو حنفیہ رضی اللہ عنہ اپنے قصیدہ نعتیہ مِي فرمات جي \_ انت الذي لولاك ماخلق امرءُ · كلاّ ولاخلق الورى لولاك. ترجمه ''آپ ده بین که آپ کی ذات نه ہوتی کوئی مخص بلکہ کا مُنات عالم نه پیدا ہوتی۔ دیکھتے ارضی وساوی کا ئنات کے وجود کے لیے حضور علیہ السلام کے وجودنوری کو داسطہ و ذریعہ بنایا گیا بدوں اس کے کہ حضور علیہ السلام نے کسب ودعا وغیرہ پچھ کیا ہو بہرصورت احکام تکویدیہ ہوں یا تشريعه سب مي حضور عليه الصلوة والسلام واسط في الثبوت بي \_ بعض مي واسطه في الثبوت بصورت فتهم اول اوربعض ميس واسطه في الثبوت بشكل سفير تحض وقتم ثاني-اس طرح ادلیاء کرام کہ جن کی ولایت عوام دخواص میں مسلم کتاب وسنت سے ستفاد اسوہ حسنہ کی مجسمہ امور تکویدیہ۔ قضا حاجات۔ مشکلات ومصائب وغیرہ کے ازالہ اور د فيعه ميں واسطه في الثبوت كي قتم اول اور قتم دوم ہر دومتصور ہو يحت ميں شرعي نقطه نظر سے اس میں کوئی حرج نہیں اور نہ ہی عقلی طور پر اس پر کوئی اشکال لازم آتا ہے کیونکہ ان ہر دو واسطوں میں حقیقت میں سوال تو اللہ تعالی سے ہی ہے اور وہ ہر چیز کا مالک ہے غیر کا تو صرف واسطہ ہے اوراس کا ذریعہ اور سفارش اور بس ۔ اور یہی وجہ ہے کہ کتاب وسنت میں اور خواص کے کلام میں اس کا ذکر کھل کر اور داضح طور پر آتا ہے اگر کوئی نزاع ہوسکتا ہے توبیہ کہ اس توسل اور واسطہ کی نوعیت کیا ہے اور بیہ واسطہ کہاں اعتبار کیا جاسکتا ہے اور کن امور میں اس کو اختیار کیا جاسکتا ہے مگراس تفصیل وتشریح کے بعد بفضلہ تعالی کسی قشم کا اشکال لازم نہیں آتا۔ Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

وسائط اور اسباب كي طرف اسناد

ناظرین کرام! اللہ تبارک وتعالی نے سب کا نئات کو پیدا فرمایا اور پھر اس کے لیے مخلف اسباب ودسائل پیدا فرمائے ہیں مثلاً دیکھنے کے لیے آنکھ بولنے کے لیے زبان، سننے کے لیے کان، ازالہ مرض کے لیے ادویات بقانس کے لیے از دواجی تعلقات، فتح ونصرت کے عزم صمیم و آلات حرب درشن کے لیے ستارے از الد بھوک کے لیے استعال غذا، حصول جنت کے لیے خاتمہ بالخیر درحت الہی پانی عبور کرنے کے لیے کمشتی ، دفع ماندگی کے لیے نیند ، اخروی کمل نجات کے لیے حصول رضا الہی بامراد ہونے کے لیے ادب واحتر ام، دشمن پرفتحیابی کے لیے منظم اتحاد دعلیٰ ہذا القیاس۔ اور ان امور کوجن کوعلام کا سُنات میں قدرت نے اسباب کے ساتھ مربوط کیا ہے۔ تکوین امور ماتحت الاسباب کہتے ہیں۔ ان امور میں ابنیاء کرام و اولیاء عظام كا داسطه مذكوره لعنى وسطه في الثبوت فتم اول متحقق وثابت ب يعنى يول كه بجائ اللد تعالى کا نام لینے کے بیر کہنا جائز ہے کہ آپ بچھے کامیاب کردیں کھلا دیں پلادیں میری حاجت پوری فرمادیں۔ بچھے پار اتار دیں۔ بچھے نجات دلائیں اور اس واسطہ میں عوام وخواص سب داخل ہیں اور سب دائر ہ اسباب میں رہتے ہوئے اپنی عطائی تو توں سے کام لے سکتے ہیں اور یہ جائز اور بیج ہے کیونکہ چیزیں اور امور تکویدیہ دائرہ اسباب سے متعلق ہیں تو جب نسبت غیر

الله كي طرف ان ميں ہوگئي تو عموماً ہر خاص و عام يہي تصور كرے كا كه غير الله كي طرف نسبت مجازی طور پر بوجہ سبب ہونے کے ہے نہ حقیق اور یہی وجہ ہے کہ بیہ طریقہ عوام و خاص میں معمول وستعمل ہے اور کسی نے اس میں نزاع نہیں کیا۔ حضرت شاہ عبد العزیز رحمة الله علیہ تحفہ اثناعشری<u>ہ</u> میں فرماتے ہیں۔حضرت امیر وذریت طاہرہ اور تمام امت برمثال پیراں <u>و</u> <u>مرشدان</u> م پرستند و امورتگویدید را بایشان وابسته می دانند و فاتخه و دردد و صدقات ونذر بنام ایشاں رائج دمعمول گردیدہ۔ چنانچہ جمیع اولیاء اللہ ہمیں معاملہ است تخفہ مطبوعہ کلکتہ ۱۲۴۳ء آ خرص المحاص ۲۹۷ ترجمه "حضرت امير على المرتضى اور آپ كى اولا دياك كوتمام امت

#### Click

206

پیروں اور مرشدوں کی طرف اطاعت کرتی ہے اور امور تحویذ ماتحت الاسباب ہوں یا مافوق الاسباب میں تصرف ان معلق کہتے ہیں اور فاتحہ در دو دصد قات نذ رونیاز ان کے نام ہے رانج اور معمول ہے ہوگیا ہے چنانچہ تمام اولیاء کرام کا یکی معاملہ ہے۔ اس عبارت میں خط کشیدہ الفاظ کو مکرر پڑھتے۔ جواہر شمسہ حضرت شاہ محمد غوث کوالیاری رحمۃ اللہ علیہ میں فرمایا۔ ناد علیا مظہو العجانب تجدہ عونالک فی النوانب کل هم وغم سینجلی ناد علیا مظہو العجانب تجدہ عونالک فی النوانب کل هم وغم سینجلی تمام مشکلات میں اس کو مدد کنندہ پائے گاتمام پریثانی اور دکھ تمہاری ولایت کے صدقہ میں دور ہوجائے گایا علی یا علی یا علی حضرت علی رضی اللہ تعالی عنہ کو پکار جو کہ مظہر عبارت ہے انتقال لکھتے ہیں۔ دار باب تجات و مطالب حل مشکلات خود از ان ہای طلبند وے یا بند۔ انتقال لکھتے ہیں۔ دار باب تجات و مطالب حل مشکلات خود از ان ہای طلبند وے یا بند۔ ترجمہ اور حاجت مند لوگ اپنی مشکلات کا ان سے از الہ چاہتے ہیں اور اس بھی دہ کا حال بھی ترجمہ اور حاجت مند لوگ اپنی مشکلات کا ان سے از الہ چاہتے ہیں اور اس میں دور کا میں۔

قاضی ثناء الله صاحب پانی چی تذکرہ الموتی میں ارواح اولیاء کرام رحمة الله علیهم. سے متعلق لکھتے ہیں ارواح ایشاں از زمین و آسمال و بہشت ہر جا کہ خواہند میروند و دوستاں و معتقدان را دردنیا آخرت مدد گاری میفر مانیدو دشمنان را ہلاک می سازند۔ ترجمہ اولیاء کرام کی معتقدان را دردنیا آخرت مدد گاری میفر مانیدو دشمنان را ہلاک می سازند۔ ترجمہ اولیاء کرام کی

رومیں زمین و آساں جنت جہاں جا ہیں چلی جاتی ہیں اور اپنے دوستوں کی دنی<u>اد آخرت میں</u> مدد فرماتی ہیں اوران کے دشمنوں کو تیاہ کرتی ہیں۔ حضرت شاہ ولی اللہ رحمة اللہ عليہ اين قصيرہ اطيب النغم اور اس كے ترجمه ميں فرماتے ہیں۔ بنظر نمی آید مرا گر آنخضرت مناق کہ جائے دست اندو کمین است در مرشد ایشان رفتن بندگان وگریزلال ایشال در دفت خوف ایشال روز قیامت ...... نافع تریں ایشاں مرد ماں را نز دیک ،جوم حوادث زماں.....بہترین خلق خدادالے بہترین عطا کنندہ والے بہترین کی کہ امید واداشتہ شود برائے از الہ <u>مصیح</u>….توپناہ دہندہ <u>از جوم کردن مصیح</u>۔ ترجمه "مجه كو بجز حضور عليه السلام اوركوئي چيز نظرنمين آتي كيونكه مر شدت ومصيبت زده كي Click

آپ جائے پناویں۔ قیامت میں ہر معیت زدواور پر بیٹانی کی آپ کی ذات سہارا ہے۔ زمانہ کے حوادث کے دقت سب سے <u>زیادہ مغید</u> ۔۔. بہترین خلق خدا اور بہترین بخص کم کشدہ اور بجترین امید کا و بر غمز دو کے لیے ۔ وقتی مشکلات سے پناو دہندو۔ شرع عقائد ش ب. فيظهر الكرامة على طريق نقض العادة للولى من قطع المسافة البعيد في المدة القليلة مع بعد المسافة والمشي على الماء الطيران في الهواء وكلام الجماد والعجماء وغير ذالك من الاشياء. ترجم " أي ولی کے لیے فرق عادت کے طور پر کرامتی ظاہر ہوتی ہیں جسے ایک کمی سافت کو تحوز ک می مدت من طے کر لیتااور پانی پر چلتا ہوا میں اڑتا اور پھروں اور حیوانات سے کلام کرنا وغیرو۔'' ان حوالجات میں خط کشید وعبارات سے اور اور اق گذشتہ کے مطالعہ سے جو کہ ایسے ی مضمون سے متعلق گذر کچے ہیں امور تکوین یہ کی تعیین قضا حاجات حل مشکلات دمصا ئب اور بناو كاوسبارا مفيدترين طريق عموم سفلى علوم كالنات من سيردسياحت من امداد اور بلاك من د نیاد آخرت میں صحت ومرض میں از الدحوادث کے لیے نداعًا ئباند عطا دغیر وبھی ہو گئی اور یہ بھی واضح موكيا كداس سلسله من ماتحت الاسباب كى قيد زايد ب اورايجاد بندو لبذا درست نبيس کیونکہ تصرفات بالا میں بید بھی آ گیا ہے۔ پانی پر چلناہوا میں از تا عائبانہ ندا اور مدت قلیل میں لمی چوڑی مسافت کا طے کرنا اور جمادات حیوانات سے کلام کرنا اورایک آن میں ایک انتہائی

قلیل چیز کالے آنا۔بلا موسم پھل اور معمولی چیز سے ہزاروں کی کفایت وغیرہ اور بیہ ایک چزی بی جوکه مافوق و الاسباب بی اور امور تكويد تو تابت موا که امور تكويد ماتخت الاسباب کے ساتھ مخصوص نہیں۔ اوران میں غیر اللہ کا داسطہ مذکورہ کا شوت بھی متند حضرات ے ہوگیا اور صحت مریض ایسے ہی مروجہ فاتحہ شریف درود شریف اور صدقات دنڈ ر دیناز جمہور اسلام اورامت کی اکثریت کامعمول اورا تفاقی مسئلہ بھی۔ ای طرح حدیث میں ہے۔ یا عباد اللہ اعیو نی۔ حضرت ابن عمر صفی اللہ تعالی عنہ نے یاؤں پھیلنے کے دفت کہا دامحداہ اے محمد علقظہ میری مدد کی جیو۔ (غائبانہ حالت میں کہا) Click

208

حضرت او یس قرنی رحمة اللہ علیہ نے حضرت عمر رضی اللہ تعالی عنہ کی دفات پر کہا واعمراہ۔ حدیث میں ہے ایک نابینا کو آپ نے دعا سکھلائی جس نے آنکھوں میں بینائی کا سوال کیا تھا اس میں انی توجهت بلک الی رہی فی حاجتی ہدہ لتقضی لی الح اس میں قضا حاجت حضور عليه السلام كو داسطه بنايا كميا-شيخ عبد الحق رحمة الله عليه محدث دواوى يحيل الايمان ص ٢٣ ير لكصة بي كه مشائخ صوفيه قدس سربم العزيز ميكويند كم تصرف اولياء الله درعالم بزرخ دائم است واستمد اد ازال ارواح مقدسه شان ثابت وموثر قاضي ثناء الله صاحب پاني پتي ارشاد الطالبين ميں فرماتے ہيں ص ٢٦ اور بعض جن کی استعداد زیادہ ہوتی ہے وہ ارداح سے مستفید ہوتا ہے۔ حضرت مجدد الف ثاني رجمة الله عليه سر مندى كى كتاب مبدء ومعاديس ص برب كد حضرت غوث الاعظم محى الدين يشخ عبد القادر رحمة الله عليه في ابنى روح كى مدد س مجھ كو تمام مقامات قرب سے گذار كراصل الاصول تك پينچا ديا۔ بحوالہ تقويت الايمان -معجزات بهى امور خارجه اوراز قبيله مافوق الاسباب بي ان مي بهى واسطه كالحقق ہوسکتا ہے۔سواس میں ذراحی تفصیل ملاحظہ فرمائے۔

معجزه كي تعريف مجزہ بیہ ہے کہ اس انسان کے ہاتھ پر جو مدع الدوۃ ہوا کی تصدیق کے لیے کی ایے امر کو جو کہ عادات الہیہ کے خلاف ہو ظاہر کر دیا جائے۔ دوسرا انسان چونکہ ایسا کرنے ے عاجز ہوتا ہے لہٰذا اس کو معجز ہ کہتے ہیں۔ باعتبار تحقق معجزه كي دوشم ایک معجزہ وہ ہوتا ہے جس کامحسوسات میں اظہار کیا جائے اور پیر کہ علم والے اور جابل لوكوں كو دكھلايا جاتا ہے كيونكم ان كا ادراك وقيم محسوسات تك بند ہوتا ہے لېذا ان كو Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

#### 209

محسوسات ہی میں کسی امر خارق للعادۃ کودکھایا جاتا ہے تا کہ بیدان کے اطمینان کا پیش خیمہ ہو کر داسطہ ایمان ہو سکے۔

اور دومرا معجزہ وہ ہوتا ہے کہ جو کہ معقولات میں ظاہر کیا جاتا ہے اور یہ عقلا اور اسحاب فراست کے لیے ہوتا ہے کیونکہ ان کا ادراک محسوسات سے متجاوز ہو کر حقائق ومعارف میں بھی رائخ ہوتا ہے۔ لہٰذا انکو معقولات میں کوئی امر خارق دکھلا کر ان کے تحقق ایمان کے لیے سامان مہیا کیا جاتا ہے۔ اور بیاس وجہ سے کہ نبی علیہ السلام کی عوام وخواص ہر دو کی طرف بعثت ہوتی ہے لہٰذا اس کو محسوسات و معقولات کے حقائق و معارف کے انتہائی مراتب پر فائز المرام کیا جاتا ہے۔

#### کیا معجزہ مقدور اور اختیاری ہوتا ہے؟

اس میں اختلاف ہے کہ معجزہ میں نبی علیہ السلام کا اختیار ہوتا ہے یا نہیں اور کیا اسمیں سب کا لحاظ ہوتا ہے؟ نبر اس ممر ۸ پر ہے۔والمعجز ہ امر خارق للعادہ قصد بہ اظہار صدق من ادگی نہ رسول اللہ ای اراد الحق سجانہ بہ ذالک او اراد صاحب المعجز ہ والاول اظہر۔ یعنی وہ امر خارق اسکو اللہ ظاہر کرتا ہے یا نبی پہلی بات زیادہ ظاہر ہے اس سے معلوم ہوا کہ معجزہ نبی کے ارادے سے بھی ظاہر ہوسکتا ہے۔

مافى الاسلام مولفه مولانا اصغرعلى روحى يروفيسر اسلاميات لاهور - امر خارق للعادة

کہ اس میں ان قوانین عادیہ جو کہ بنا برتج بہ ومشاہدہ حاصل ہوتے ہیں میں سے کسی سبب کا اعتبار نہیں کیا جاتا اس نے بیہ لازم نہیں آتا کہ در حقیقت اور داقع میں معجزہ میں کوئی سبب تہیں ہوتا۔ " بيرام مسلم ب كد مى داقعه كاظهور بلاسب نبيس بوتا\_ادر بيرقاعده كالوحى من السماء ب-" " بلکہ امر خارق للعادة کی حقیقی علت مشیت الہی ہے جس سے ایسے اسباب خفیہ عمل کرنے لگتے ہیں۔جن کوہم عادی اسباب میں نہیں لاسکتے۔ص۳۳۳و ۳۳۶ جا

210

""..... اور بحكم خداوند كريم مجمزه نبى كمقد ورات من ب اور منصب نبوت كولازم مرتض دعوت نبوة كواظهار مجمزه لازم نبيس اى وجد س بحى دكطلايا كيا اور بحى روك ليا كيا - اى طرح شرح مواقف ص ٢٦٦ پر ب ان كو امات الاولياء قد تقع باختيار هم و طلبهم هذا هو الصحيح (شرح مسلم برحاشيه مسلم ص ٣٢٣ ج ٣ فتح البارى ص ٢٩١ ج ٢عمدة القارى ص ٢٢٢ - ١٢)

یکتج میں اور بھی وہ اس عادت کوتو ڑ دیتا ہے اور کی خاہری سبب کے بغیر (ند باطنی) ہی ایک کہتے میں اور بھی وہ اس عادت کوتو ڑ دیتا ہے اور کی خاہری سبب کے بغیر (ند باطنی) ہی ایک چیز کو پیدا کرتا ہے اور بیاللہ کافعل ہے ندرسول کا اور غیر اختیاری ہے۔ مافی الاسلام میں ہے در حقیقت تو حید کا اعلیٰ کمال میہ ہے کہ جس قدر سلسلہ ہائے اسباب عالم کا نتات میں نظر آتے ہیں ہی اللہ کی نظر سے اٹھ جاتے اور یہی عارف کامل کی انتہا ہے۔

فتوح الغیب میں مقالہ ص میں پر ہے۔ ویرد علیک التکوین فتکون کلیتک قدرة. (بحوالہ نورربانی ص٩) شیخ عبد الحق محدث دہلوی اس کی شرح میں فرماتے ہیں۔ترجمہ''جب ولی اللہ

مضائق بشریت سے خارج ہو کر میدان قدرت الہی میں فائز ہوتا ہے تو اس کو بید مرتبہ کرامت

عطا ہوتا ہے کہ اشیاء کو بغیر اسباب عادی کے اس کے ہاتھ پر ظاہر کرتے ہیں جیسا کہ سب مونین جن میں ای اقتدار پر ہوں گے اور اولیاء اللہ کاملین کہ عادات درسوم سے گذر کر فانی ہوجاتے ہیں تو عالم دنیا میں بھی قبل از دخول جنت مظہر بچلی اسم قد رکے ہوجاتے ہیں۔ حدیث نوافل مشہور ہے کہ آپ نے فرمایا کہ نعلی عبادت کرتے کرتے بندہ میرے اتنا قریب ہوجاتا ہے کہ اب اس کا سننا میرے کان دیکھنا میری آئکھ پکڑنا میرے ہاتھ چلنا میرے پاؤں اور سمجھنا میرے دل سے ہوتا ہے۔ ان مندرجات سے کیا ثابت ہوا۔ معجزات میں اسباب کا اعتبار ایک اختلاقی امر Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

211

۶- (۳) تو حید کال میں سلسلہ اسباب کا خاتمہ ہوجاتا ہے اور تعرف بلا اسباب ہوتا ہے۔ (۳) اولیاء کالمین بلا اسباب تعرف کرتے ہیں۔ (۳) ولی کال پر دصف تکوین یعنی کی چیز کاعدم ہے وجود میں لے آتا نہ کہ کلمہ کن کہنا رد کردی جاتی ہے یعنی وہ بلا اسباب تعرف کرتا ہے۔ (۵) معجزات اور کرامات میں اسباب ظاہرہ کونہیں ہوتے گر اسباب خفیہ ضرور ہوتے ہیں۔(۲) نغلی عبادت ہے وہ قرب حاصل ہوتا ہے جس سے ولی کال کے وجود و اعضا سے امور خارقہ للعاوہ ظاہر ہوتے ہیں۔ (۷) تو حید کال سے بید کمال پیدا ہوتا ہے کہ تعرفات بلا اسباب کاظہور ہونے لگتا ہے۔

#### نتيجه كيا ہوا؟

ان حوالجات مذکورہ کی روشنی میں کہا جائے گا کہ اگر معجزات و کرامات میں اسباب خاہرہ معتبز نہیں ہوتے تو پھر واسطہ فی الثبوت سفیر محض ہوگا اورا گر اسباب خفیہ کا اعتبار کیا جائے تو واسطہ فی الثبوت قتم اوّل ہوگا اور اس اعتبار پر بحث کا سوال ہی نہیں پیدا ہوگا۔

معجزه باعتبار طلب دوقتم پر ب

معجزہ کی دوشم میں ایک اقتر احید ہے اور وہ یہ ہے کہ نبی علیہ السلام سے اظہار مجزہ کا مطالبہ کیا جائے اور دوسرا غیر اقتر احید اور وہ یہ ہے کہ بغیر مطالبہ اس کا اظہار کر دیا جائے مثلاً ش قمر کا معجزہ مطالبہ پر دکھلا دیا گیا۔ آسمان کی طرف چڑ سے اور سونے کے مکانات اور نہریں وغیرہ کا مطالبہ نہیں مانا گیا۔ شب معران وغیرہ معجزات صرف بلا مطالبہ ہیں۔ ان حوالجات سے ثابت ہوا کہ معجزہ کے مقدور ہونے اور اس میں اسباب کے ہونے میں اختلاف ہے گر یہ معمولی اختلاف ہے اور زناع لفظی ہوسکتا ہے جنہوں نے اسباب کی نفی کی ہے ان کی مراد اسباب ظاہر ہوں اور جنہوں نے اسباب کو مانا ہے ان کی مراد اسباب خطیہ ہوں جو کہ تج بہ اور مشاہدہ کے دائرہ سے خارج ہوں۔

212

امورتشريعيه مين واسطه كى نوعيت

امور تشریعیہ سے بین کہ کسی چیز کوفرض یاواجب یا سنت یا مستحب یا مباح کر دینا۔ اللہ بتارک د تعالی نے اپنے بندوں پر کسی چیز کوفرض کسی کو داجب دغیرہ قرار دے کران کے انفاذ و اجراء کے لیے ابنیاء علیہم الصلوة والسلام کو اپنانائب وخلیفه مقرر فرمایا اور ان کی اطاعت اپنی اطاعت کی طرح فرض قرار دی اور احکام شرعیہ کی تعمیل بنابر مسلحت اور اسباب دعلل ہے اور اس کوابنیا علیہم السلام بفضلہ تعالی خوب سمجھتے ہیں۔ اس وجہ سے خداوند کریم نے انکو شرعی احکام میں کسی طرح کی ترمیم دسینے اور کمی وہیشی کرنیکی اجازت مرحمت فرمائی ہے اور عقلی طور پر بھی بیہ اجازت دائرہ جواز میں مفہوم ہوتی ہے۔ کیونکہ جب بیراس کے نبی ورسول ہیں اوران کی اطاعت اللدى اطاعت ب اوران كا مرشرى اقدام بصورت وى بقواس جواز من شك و شبه کا سوال ہی نہیں پیدا ہوتا۔ قرآن تجید اور احادیث صحیحہ میں اس اجازت کی متعدد مقامات پر تصریح موجود ہے جیسا کہ قدرے اس کا تذکرہ قبل اس کے ہوچکا ہے۔مثلا قرآن مجید میں آپ كومزكى، معلم، حكيم، ردف، رحيم، سميع، بصير، بادى، منعم، معطى، محرم، محلل واضح مصلى، داع، مخبر، بشیر، نذیر، منیر وغیرہ سے یاد کیا گیا ہے اور ظاہر ہے کہ مثلاً مزکی در حقیقت تو اللہ بی کی وصف ہے۔ حضور علیہ السلام تو محض سبب ہیں اس طرح باتی امور کو قیاس کرلیا جائے۔

ای طرح حدیث پاک میں اگر آپ کے متعلق میہ ذکر آیا ہے کہ فلاں چیز کو حرام اور فلاں کوحلال اور فلاں کی اجازت اور فلاں کی ممانعت کی ہے تو اس کا بھی یہی مطلب ہے کہ هیقة حلال وحرام دغیرہ اللہ بن کا کام ہے آپ کی طرف ایسی نسبت محض سبب اور ذرایعہ ہونے کی دجہ ہے۔ خلاصه بيركه احكام تشريعيه ميس يمي واسه في الثبوت فتم اول ب\_ حضور عليه السلام واسطه بی اوراللد تعالى ذوداسطه اللد تعالى كى بيد وصف حقيق اور ذاتى ب اور حضور عليه السلام كى حقیق یعنی آب اس دصف کے ساتھ حقیقة متصف ہیں۔ بيد محن نہيں کہ آپ اس کے موجد ہیں Click

213

| اور عطائی کہ اللہ تعالی کی عطا شدہ ہے۔ سیلئے علامہ جلال الدین سیوطی رحمة اللہ عليہ خصائص     |
|----------------------------------------------------------------------------------------------|
| كرى من الك باب باند مت مي - باب اختصاصه صلى الله عليه وسلم بانه يحض                          |
| من شاء بماشاء من الاحكام. آپ جس كوچا بي كي ظم كے ساتھ تخصوص فرمادي -                         |
| (1) علامه فيخ عبدالحق محدث رحمة الله عليه مدارج شريف من لكسة بي كداحكام مفوض                 |
| بود بو متلاق برقول سی -                                                                      |
| (۲) دران روز ظاہر کردد کہ تھم تھم او وروز روز او بحکم رب العالمین ہر چہ خواہد ہر کرا خواہد   |
| باذن پروردگار خود دبر-                                                                       |
| () ترجمہ بنجیح قول بہی ہے کہ شرعی احکام میں آپ مختار تھے۔'                                   |
| (٢) " قیامت میں ثابت ہوگا کہ اللہ کے عکم سے عکم آپ بن کا ہوگا۔ آپ اللہ کے عکم                |
| ے جوچا ہیں جس کوچا ہیں دیں۔''                                                                |
| حدیث میں سکن ایک سائل کو آپ نے فرمایا تھا جس سے متعلق شیخ عبد الحق محدث                      |
| فرمات بین از اطلاق سوال که فرمودس معلوم میشود . میشود کار جمه بدست جمت و کرامت               |
| اوست ہر چہ خواہد ہر کراجواہد باذن پرورد کارخودد ہد علی العمول ارشاد فرمانے سے بیہ معلوم ہوتا |
| ہے کہ معاملہ سب آپ کے ہاتھ میں ہے جو چاہیں جس کو چاہیں دیں۔                                  |
| علامه على القارى رحمه الله عليه اس كم تعلق فرمات بي يو خد من اطلاقه صلى                      |
| AND 1867 OCH 10 1973 1987 54 1946 199 199 1973 1987                                          |

الله عليه وسلم أن الله مكنه من أعطاء كل ما أراد من خزاتن الحق: ترجمه تصور عليه السلام ك مطلقا بيان كرف س بي معلوم ہوتا ہے كم بلاشبه الله تعالى ف آ ب كو آ پ جو چاہیں اس کے دینے کا اختیار دیا ہے۔ ای طرح حضور علیہ السلام نے اپنے دو صحابیوں کو ششماہ بکری کے بچہ کی قربانی دینے کی اجازت فرما دی۔ (بخاری دسلم) ایک صحاب کو خاوند کے فوت ہونے پر بجائے چار ماہ دس دن کے صرف تین دن کا سوگ کر لینے کے بعد نکاح کی اجازت دے دی۔ (طبقات ابن سعد رضی اللہ تعالٰی عنہ) Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

214

ایک صحابی رمضان میں روزہ توڑ کر حضور علیہ السلام کی پناہ کیتے ہیں اور بجائے کفارہ اداکرنے کے دربار بیکس پناہ سے خرم لے جاتے ہیں۔ (صحاح ستہ) سونے کا ہرز یور مرد کے لیے حرام ہے مگر حضور علیہ السلام نے حضرت براء رضی اللہ تعالی عنہ کوسونے کی انگوشی پہنا دی۔ (مندامام احمد) ریشم مرد پر حرام ہے مرحضور علیہ السلام نے دو شخصوں عبدالر من بن عوف رضی الله تعالی عنه اور حضرت زبیر رضی اللد تعالی عنه کوریشم پہنے کی اجازت دے دی ...... ایک مخص اس شرط پر اسلام قبول کرتے ہیں کہ وہ دونماز سے زیادہ نہ پڑھیں گے۔حضور اسکو منظور فرما کر انہیں مسلمان بناتے ہیں۔(مندامام احدرحمة الله عليه) قرآن مجير مي ب ترجى اليه من تشاء و تودى اليك من تشاء ج كو چاہیں اپنی صحبت ورفاقت سے پیچھیے کر دیں اورجس کو جاہیں اپنی پناہ میں رکھیں۔ يه چند مثاليس احكام تشريعيه من جن جن مي حضور عليه الصلوة والسلام في تخصيص فرمائی ہے۔جن سے ثابت ہوتا ہے کہ حضور عليد السلام احکام شرعيد ميں جيرا جايي تصرف كرسكت بي \_ اور آب چونكه واسطه بي لبندا احكام هيفة اللد تعالى كى طرف منسوب بي لبندا کوئی حرج تہیں۔

حضورعليدالصلؤة والسلام كامختار بونا

# حضور عليه السلام كواحكام شرعيه ميں اللد تعالى في مختار بنايا ہے كه ترميم اور تخصيص اور كى دبيش كى اپن فضل وكرم سے اجازت فرمائى ہے جيسا كه او پرابھى ذكر كيا گيا ہے گر اس سے حضور عليه السلام كو مستقل خيال كرنايا اس اجازت كوقوت تفويضى تصور كرنا كه خداوند كريم كى قوة كو اس ميں دخل تك نہ ہو۔ بي سب غلط نہى ہے اور غير صحيح وجوہ حسب ذيل ہيں: (ا) انسان وجن ہر دونوع شرعاً مكلف ہيں اور مختار كه اپنے ارادہ سے جو چاہيں كريں اور نہ ہى اذن جديد كى ضرورت ہے بيا ختيار كيوں استقلال كونيس چاہتا؟

- (۲) یہ اختیار اضطرار کے مقابلہ میں ہے یعنی انسان فاعل مختار ہے نہ فاعل بالا صطرار جیے کہ مجبور ہو کر کام کیا جائے۔
- (٣) مختار کا معنی ہی ہے کہ اس کو کسی طرف سے اختیار دیا گیا ہے اپنا استقلال اس میں نہیں ہے تو استقلال کیسا؟
- (۳) احکام شرعیہ میں بحثیت تبدیلی دشینخ کا اللہ تعالی کی طرف سے اختیار دیا گیا ہے تو استقلال ذاتی ختم۔
- ۵) معنی بیہ برکہ اللہ تعالی کی طرف سے اختیار دیا گیا کہ آپ احکام میں جو تبدیلی کریں گے دہ ہمیں منظور ہے پس استقلال ناپید۔
- (۲) احکام شرعیہ میں تبدیلی کا اختیار جسیا کہ او پر مذکور ہوانخصوص ہے نہ مطلقاً حتی کہ دصف الوہیت بھی مراد لے لی جائے۔
- (2) اختیار ۔ قوت تفویعی مراد لینا درست نہیں جب کہ کا سب فعل گوبندہ ہے گر فاعل ادر خالق تو اللہ ہے تو جب قوۃ تخلیقی ہر فعل میں اللہ تعالی کی ہے تو قوت تفویعی میں قوت اللہ یہ کے بے دخل ہونے کا سوال ہی نہیں پیدا ہوتا۔ نیز بندہ ممکن ہے مرتبہ ذات میں معددم ہے یہ مستقل ہو ہی نہیں سکتا تو قدرت اللہ یہ کی بے دخلی چہ معنی ؟
- (۸) اختیار مختار ہونے کا بیہ مطلب کہ مختار کو جدید اذن کی ضرورت نہیں اور مختار اپنی

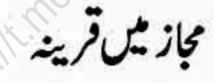
عطائی قوت مستقلہ مفوضہ ہے ہی کام کرتا ہے۔ بالکل غلط ہے۔ اول اس وجہ سے کہ قوت تفویقنی کا غلط ہونا ثابت ہو چکا ہے۔ رہی اذن جدید کی ضرورت کہ ہر فعل میں ضروری ہے سو بیا بھی غلط اور غیر صحیح ہے کیونکہ آخر ہم بھی مختار ہیں مگر ہم ہر فعل میں اذن جدید کے مختاج نہیں ہیں کہ پہلے اذن لیں اور پھر کریں اور پھر جب خالق مرفعل میں اللہ ہے تو اس صورت میں قوت الہید کا بے دخل ہونا بے معنی بات ب نیز حضور عليه السلام في بعض افعال پر الله تعالى في انكار فرمايا مثلاً لم اذنت

#### 216

لهم (آپ نے کیوں اذن دیا) لم تحوم ما احل الله لک (آپ اللہ ک طلل کردہ چیز کو کیوں حرام کرتے ہیں) ثابت ہوا کہ آپ نے بلا اذن یہ کام کیا تھا جس پرانکار کیا گیا اور اگر ہرفعل میں اذن جد ید لازی ہوتا تو آپ پھر کیوں کرتے ثابت ہوا کہ ہرفعل میں اذن جد ید کی ضرورت نہیں ہم آخر میں حضور پر نور علیت کے مختار ہونے کا ایک اور حوالہ درج کرنے کے بعد اس بحث کو ختم کرتے ہیں علامہ آلوی تغییر روح المعانی میں امام جلال الدین سیوطی رحمہ اللہ علیہ کا کلام ذکر فرماتے ہیں:

وقال! بعد نقل احاديث و آثار معالغة فحصل من مجموع هذا الكلام النقول والاحاديث ان النبى صلى الله عليه وسلم حى بجسده و روحه و اه يتصرف و يسيرحيث شاء فى اقطار الارض وفى المكوت و هو بهيئته التيكان عليها قبل وفاته لم يتبدل منه شى وانه مغيب عن الابصار كما غيبت الملائكة مع كونهم احياء باجسادهم فاذا ارادالله تعالى دفع الحجاب عمن اراد كرامهٔ برويته راه على هيئته التى هو عليه الصلوة والسلام عليها لامانع من ذالك ولاداعى الى التخصيص بروية المثال و ذهب رحمه الله تعالى الى نحوهذا فى سائر الانبياء عليهم السّلام فقال انهم احياء ردت اليهم ارواحهم بعد ماقبضوا

واذن لهم في الخروج من قبودهم و التصرف في الملكوت السفلئ العلوي. (روح المعانى ص ٢٦\_٢٢ ٢٢) ترجمہ: "حضور عليہ السلام كى حياة وتصرف سے متعلق مجموعہ احاديث سے بقدر مشترك بير امر ثابت ہوتا ہے کہ حضور علیہ الصلوۃ والسلام اپنے جسم اور روح سے حقیقة بقید حیات ہیں اور نہ صرف بید که وه اطراف عالم میں بلکه عالم ملکوت و بالا میں بھی سیروسیاحت کرتے ہیں اور تصرف فرمات بي اور آب بعينه اى شكل و بيئت پر بي جس پر دنيا مي سے كچھ فرق نہيں صرف فرشتوں کی طرح آنکھوں سے غائب ہیں۔ جب کی مخص پر اللہ تعالی خصوصی عنایت Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari



کلام کا استعال اصلی تو بہی ہے کہ اس کو حقیقی معنی میں استعال کیا جائے لیکن بھی ضرورت کیوجہ سے کلام مجازی معنی میں مستعمل ہوتا ہے اس وقت لازمی ہے کہ وہاں کوئی امراییا ہوجو یہ بتائے کہ متعلم نے مجازی معنی مرادلیا ہے۔ اس امرکا نام قرینہ ہے اور یہ قرینہ کبھی لفظی ہوتا ہے جیسا کہ کہا جائے۔ رایت استہ فی الحصام شیر کو میں نے حمام میں دیکھا۔ فی الحمام کا لفظ بتاتا ہے کہ شیر سے مراد جنگلی شیر نہیں کیونکہ وہ حکام میں نہیں آتا بلکہ رجل شجاع مراد ہے اور یہ قرینہ بھی معنوی ہوتا ہے جیسا کلام میں جو مند واقع ہوا ہے اس کا قیام مندالیہ کے ساتھ نامکن ہو۔ جیسا کہا جائے محبتک جاء ت ہی المیک تیری محبت قیام مندالیہ کے ساتھ نامکن ہو۔ جیسا کہا جائے محبتک جاء ت ہی المیک تیری محبت قیام مندالیہ کے ساتھ نامکن ہو۔ جیسا کہا جائے محبتک جاء ت ہی المیک تیری محبت کا قیام مندالیہ ہے ساتھ نام کا خط ہوا ہے مند ہے اور محبت کہ جاء ت ہی المیک تیری محبت کا قیام مندالیہ کے ساتھ نامکن ہو۔ جاما کہا جائے محبت کہ جاء ت ہی المیک تیری محبت کا قیام مند الیہ ہے ساتھ نام کو جات مند ہے اور محبت کہ جاء ت ہی الم میں محبت کا جا تھا ہوں ہے کہ تیں محبت کہ جا قیام محبت کے ساتھ غیر متصور ہے معلوم ہوا کہ معنی محبت کہ جام تھا ہی تیری محبت کا قل ہوتا ہے کہ محبت کہ جا تھا ہوں ہے کہ تھیں کہ تا تو ہے تیں محبت کہ جاہ ت ہوت کہ تھی محبت کہ جا تا ہے کہ تو ہوتا ہے ہم ہوں ہے تا کہ تھی ہوتا ہے ہوت کا تھیں ہوتا ہے ہے ہوں ہوتا ہے ہوتا ہے محبت کہ جاء ت ہی الم ہی تیری محبت کا تھی تیں محبت کہ تا تا ہے ہوت کہ تھی ہوتا ہے ہوتا ہے ہوتا کہ تھیں تا تا ہوں ہوتا ہے ہوتا ہے ہوتا کہ تھی ہوتا ہے تا ہوتا ہے ہوتا

218

وجہ سے تیری طرف لے آیا اور بھی یہ قیام عادی طور پر محال ہوتا ہے مثلاً بزم الا میر الجند امیر نے لشکر کو تکست دے دی ظاہر ہے کہ عادۃ امیر لشکر کو تکست نہیں دیتا بلکہ لشکر قکست دیتا ہے مگر امیر کے عظم سے ۔ لہذا مجازی طور پر امیر کی طرف قکست دنیا منسوب کر دیا گیا اور بھی قرینہ یہ ہوتا ہے کہ یہ کلام ایک کال موحد یعنی اللہ کو واجب الوجود اور مستحق عبادت سے بھے دالا کہ رہا ہے اور نسبت عظم اللہ کے علاوہ کسی اور کی طرف کر رہا ہے لہذا یہ بجاز ہے۔ جیسے اشاب الصغیر وافتی الکبیر ۔ کرا الغد رۃ ومر العشی ۔ زمانہ کے لیل ونہار نے بچ کو بوڑ ھا اور بوڑ ھے کو فتاہ وتباہ کر دیا ۔ یہاں اشاب اور افتی کو کر العذ اۃ کی طرف منسوب کر دیا گیا ہے جازت سے معلوم ہوتا ہے کہ یہ اللہ کے علاوہ کسی اور کی طرف کر رہا ہے لہٰذا یہ بجاز ہے۔ چیسے اشاب وتباہ کر دیا ۔ یہاں اشاب اور افتی کو کر العذ اۃ کی طرف منسوب کر دیا گیا ہے جس سے معلوم ہوتا ہے کہ یہ اساد حقیق ہے لیکن اس شعر کا ایک موحد کامل اور صادق الا یمان انسان قائل ہو تابت ہوا کہ یہ اساد کرد ۔ ای طرح اور تران کے کی ہو ہو تر کان انسان تو اکل ہو تابت ہوتا ہے کہ یہ اساد کرد ۔ ای طرح اور تو اور تو مود کر کی اور ہو ہو ہو تر کر کی ہوتا ہے کہ یہ اساد حقیق ہے لیکن اس شعر کا ایک موحد کامل اور صادق الا یمان انسان قائل ہو تابت ہوا کہ یہ اساد کرد ۔ ای طرح اور قرائن سے کیے ہو سکتا ہے کہ حقیق فاعل کو چھو ڈ کر کی اور کی طرف فعل کی اساد کرد ۔ ای طرح اور قرائن بھی قائم کیے جاسمتہ جی جن سے عابت ہوجا تا ہے کہ یہ اساد وضیعہ مجازی ہے نہ توقیقی۔

لہذا جس قدر واسطہ وسیلہ وغیرہ میں عبارات اور حوالجات درج کیے جائی جی ان میں اگر میٹابت ہو جائے اور ثابت یقینا ہے کہ ان کا قائل مومن کامل صادق الایمان کتاب کا حامل سنت کا عالم ہے تو بلاشبہ میرسب اسنادیں اور نسبتیں مجازی ہوں گی نہ کہ حقیق اور یہی ثابت کیا گیا ہے کہ عبارات کے قائل وذ مہ دار قطعی طور پر کامل ایماندار مخلص متشرع ہیں لہٰذا ان میں

کوئی شرک نہیں۔ اگر کوئی ناسمجھ جاہل اس کے خلاف کرے تو اسکی اصلاح ضروری ہے نہ کہ ایک جائز چیز کو ناجائز قرار دیا جائے۔ متنازعہ فیہا عبارتیں اورتوسل وواسطہ کی ابتدا کب ہے ہے ناظرين حضرات! به متذكرة الصدر مسائل توسل وسيله اورداسطه وغيره جهال تك تاریخ کا تعلق ہے اور ضرورت کا دخل ہے یہی معلوم ہوتا ہے کہ بید سائل قرون اولی ہے کس نہ کسی صورت میں چلے آ رہے ہیں اور بعد کے امور مستحسنہ وہ بھی کسی نوعی مناسبت اور جنسی Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

219

اشتراک سے مسائل فدکورہ میں داخل ہیں اور نہ بی ان کے کرنے سے کتاب وسنت کی کوئی مخالفت آتی ہے تو پھر کیا وجہ ہے کہ ان مسائل کو اختر اعید اور ایجاد بندہ کہہ کر بر یلوی علماء رحمة اللہ علیہ کو بی بدتا م اور مطعون کیا جار ہا ہے اور ہر وجہ سے ان کو بی مورد طعن بنایا جاتا ہے۔ کیا جو پچھ علماء بر یلی کو کہا جار ہا ہے اس کا براہِ راست علماء متقد مین تا قرون اولی تک اثر نہیں پڑے گا ضرور پڑے گا اور پھر غضب سے ہے مدیدا عتر اض کرنے والے جمہور اسلام کے مقابلہ میں شرذ مہ قلیلہ کی حیثیت رکھنے کے باوجود اپنے کردار کا قطعاً مطالعہ نہیں کرتے اور اپنے آئیں۔ اللہ تعال کی این تاریخ نہیں دہراتے تا کہ ان کو اپنی حیات مستعار کے خط و خال نظر

### معترضين ايخ كوكول چھپاتے ہيں؟

ناظرین باجمین! ایسا معلوم ہوتا ہے کہ جیسا کہ مشہور ہے کہ انسان کو جب اپنی زندگی قابل اعتراض ہواور اس کا نقشہ حیات قابل تعریف نہ ہواخلاقی کیفیت گھنا وُنی ہو حرص و ہوا کا مجسمہ ہو قوی مفاد کو تحکرانا اور ذاتی مفاد کو اپنانا ہوتو پھر وہ اپنے عیوب و فقائص کو پوشیدہ کرنے اور رکھنے کے لیے دوسروں کو ہر طرح سے مطعون کرنا شروع کر دیتا ہے اور دوسروں کی ہراچھی بات کو بھی نظر انداز کرتا ہوا چلا جاتا ہے۔ یہاں بادی النظر میں یہی حال معلوم ہوتا ہے کہ معترضین اور زاع در جھکڑا ڈالنے دالوں کا اندرونی خانہ قابل تعریف نیم ہوا کی فہر سے

انتہائی طور پر محل اعتراض ہے مفاد پر تی ہٹ دھرمی، ضد دعناد کا بے پناہ تصور مرکوز دماغ سے ہچو مادیگرے نیست کے ترانے گائے جارہے ہیں جن کی تفصیل کا بیچل نہیں ۔صرف اتنا کہہ دینا مناسب ہے کہ اس کتابچہ میں نجدی عقاید و دیگر مضامین کا آپ بار بار مطالعہ فرما نمیں اور سوچیں اورغور کریں تو بیر حقیقت شمس دامس کی طرح واضح ہوجائے گی کہ اہلسنّت دالجماعت پر اعتراض کرنے دالے بزرگ اپنے صفحہ قرطاس قلب پر کن کن اعمال کی فہرست رکھتے ہیں۔

عمارات ندائيه كاصحت ناظرین کرام! داسطہ اور توسل سے متعلق ایک اور سوال بھی کیا جاتا ہے کہ وہ عبارات جو کہ توسل اور داسطہ اور عموماً نداد استعانت کی صورت پر مشتل ہیں ان کی سرے سے صحت ہی مشکوک ہے تو ان کے ذریعہ استغاثہ اور استعانت کے جواز کا سوال ہی نہیں پیدا ہوتا لہذا ہم اپنی ایک تحریر بشکل عربی معہ ترجمہ جو کہ ازروئے علم صرف نحو منطق معانی دغیرہ ان عبارات کی مکمل صحت اور نتیجہ خیز ہونے پر مشتمل ہے پیش کرتے ہیں اورعلمی ذوق رکھنے والے حضرات سے پوری توقع رکھتے ہیں کہ دہ پور فے فور سے پڑھنے کی تکلیف گوارا کرتے ہوئے ہمیں شکریہ کا موقع دیں گے۔ ہم نے اس تحریر کوالیک کتابچہ کی شکل دے کراس کا نام النداء بحرف الیاء رکھا تھا جو کہ بعینہ حسب ذیل ہے۔ بِسُمِ اللَّهِ الرَّحَمٰنِ الرَّحِيُمِ ٥ بِسُمِ اللَّهِ الرَّفَعَٰنِ الرَّقِيْمِ ٥ الحمد للدوكفي والصلوة والسلام على رسوله المجتبى الحمد للهِ وكفي والصَّلو'ة والسَّلام والدالقي وصحبه الهدى- اما بعديس كهتاب على رسوله المجتبيٰ واله التقي و

بندہ اپنے خدا تعالی سے پناہ کینے والا محدمهرالدين التدكريم اس كوظاهري وباطني مہربانیوں سے مالا مال کرے کہ تحقیق اولیاء کرام کودور وزد یک سے یکارنا مثلایا يشخ عبد القادر جيلاني ..... هيئا للدو يامعين الدين اجميري امدادكن امدادكن كلمات ندائيه قضاحاجات اوردفع بليات بإزياده

صحبه الهدئ. اما بعد فيقول العبد الملتجي اليٰ رَبِّهِ القويٰ محمد مهر الدين رزقه الله بلطفه الخفى والجلي إنَّ نداء اولياء الله تعالى مثلاً يا شيخ عبدالقادر رحمة الله عليه جيلاني شيئًا لله ويامعين الدين اجميري امداد کن امداد کن وغیرہ من ا

221

مجت کی وجد سے یا اس خیال سے کہ اللہ تعالی ماری پکاران کو پہنچا دیتا ہے یا جب جاب ان کوسنا دیتا ہے یا ان پرسلام کہنے کی غرض سے جیسا کہ کہنے والے اور پکارنے والے مختلف نیتوں کے آ دمی ہوتے ہیں جو که ان کومض امور تکویدیه اور احکام تکلیفیه البيد ي مظہر بجھتے ہيں شرع طور پر جائز ہے قطعا کوئی مانع نہیں اور نہ ہی اس قشم کی عبارات وكلمات كي صحت مين كوئي مناقشه ب بلکہ بیعلم صرف، نحو، بیان سے تصحیح بی مثلایا یضخ عبدالقادر جیلانی هیا للدکو بی لے لوبينهايت فيحج اور درست عبارت ب شب وروز لوگ اس کو پڑھتے ہیں پس یہاں پر چند امور ہیں۔ اول اس عبارت کی صحت کے دلائل میں پس میں بتو فیق الہی عرض

لكلمات الندائية لقضاء الحاجات و دفع البلّيات او الاستغراق في حبه اوظناً بان الله تعالىٰ يُبِّلغهم ندائنا اويسمعهم اذاشاء اونبياء السلام عليهم حسِختلاف نيات القائلين على انهم مظاهر الامور التكونية و مناشى الاحكام التكليفة جائز شرعاً لامانع منها اصلاً ولامناقشته في صحة هذه العبارات صرفا ولانحوأ ولا بيانأ قطعأ مثلاً يا شيخ عبد القادر جيلاني شيئاً لله فانها عبارة صحيحة متعارفة بين الناس فههنا امور الاول في بيان وجوه صحة هذه العبارة فاقول وبالله التوفيق. انها صحيحة اماً صرفاً فضرروة وبَداهة واما نحواً فيوجوه الاول ان يا حوف النداء نائب مناب ادعو تستعمل على وجه النداء والدعاء وغيرهما لاعلى وجه العبادة وشيخ منادى مبن على ماير فع به واقع موقع الكاف عبد القادر منصوب على انة بدل من الشيخ بدل الكل عن الكل والمعنى ادعوك لاطلب

کرتا ہوں کہ بدعبارت علم صرف کے لحاظ ے ضروری د بدیمی طور پر صحیح د درست <sub>ہے</sub> قطعامحتاج دليل نہيں اورعكم نحوكى رويے بھى صحیح ہے دلائل حسب ذیل ہیں۔(۱) بلاشبہ حرف یا ندا کے لیے ہے۔ ادعو کے قائم مقام ہو کرندا اور دعا وغیرہ معنی میں استعال کیا جاتا ہے نہ کہ

#### Click

معنى قربت وعبادت ميں اور شيخ منادى جو منک شيئاً ارضاً لِلَّهِ و تحصيلا کہ علامت رفع پر جنی ہے۔ للثواب. اور کاف خطاب کی جگہ پر واقع ہے۔عبدالقادر جیلانی شیخ مبدل منہ سے بدل الکل عن الکل ہے اور اس تقدیر پر معنی میہ ہوا کہ میں آپ کو اس لیے پکارتا ہوں تا کہ آپ خدا تعالی کو راضی کرنے کے لیے اللہ تعالی کی برتری ظاہر کرنے کے لیے بچھ کو بچھ عطا فرمائیں۔ (خلاصہ بیہ کہ خداکے نام پر پچھودیں اور بیہ بلاشبہ جائز ہے۔ (٢) دوم يا حرف ندا ب جوكه قائم مقام الثانى يا حرف النداء نائب مناب ادعو ہے بیٹنخ منادی جو کہ علامت رفع پر منی ادعوشيخ منادي مبنى على مايرفع به ب عبد القادر منادی مضاف کے تابع عبدالقادر منصوب على انه تابع ہونے کی وجہ سے منصوب بے اور جیلانی المنادى المضاف وجيلاني صفتة اس کی صفت ہے اور شیئا للہ بقرینہ ندا وشيئأ مفعول بفعل محذوف بقرينة فعل محذوف كا مفعول يد ب- للد عامل النداء لله متعلق بمقدراي اكراما او مقدر کے ساتھ متعلق ہے یعنی اکراما یا ارضاءً و تحصيلا كمامر والمعنى ارضايا تحصيلا جبيها كهاو پر گزرا اور معنى اس ادعوكَ لاطلب منك. شيناً اكراماً تقتر پر په ہوا کہ میں آپ کو پکارتا ہوں ک الله اي بحقه و منه تعالى عَلَيك و آپ سے میں اس فضل وکرم کے صدقے بفضله تعالى لديك كما في الكافية كوئى چيز طلب كرون جوكه آب يرخداوند والمضافة (اي التوابع) تنصب وفيه كريم في فرمايا ب اوراس تشريح عبارت ايضأ والبدل والمعطوف غير ما ذكر کی تقیدیت کافیہ کی اس عبارت سے بخوبی حكمه حكم المنادى المستقل مطلقا واضح ب\_ المضافة (أى التوابع) و قررهٔ الجامی قدس تعصب ليعنى تابع منادى مضاف منصوب سره و في شرحه ص ٢٠- ١ ويويدهٔ ہوتے ہیں اور بدل ومعطوف غیر مذکور علی ماوردفي النصوص القرانية والآثار

223

الاطلاق مستقل منادی کے علم میں ہیں اور شارح جامی نے اس کو ثابت رکھا ہے اور اس کیتائید قرآن مجید کی صریح آیتوں اور آثار صححہ سے بھی ہوتی ہے۔ قرآن مجید میں ہے واتقوا اللہ الذی تساء کون ہہ اس کی تغییر جلالین میں یوں ہے تساءلون بہ فیما بینکم الخ یعنی مطلب بیہ ہے کہ اس خدا ہے ڈرد جس کی قتم دے کر اور نام لیکرتم ایک دوسرے سے سوال كرت ہواور يوں كتب ہو۔ اسكك باللد وانشدک باللہ (خلاصہ یہ ہوا کہ یا شیخ عبدالقادر رحمة التدعليه ميس التدكا نام ليكر اور ای کے نام کے واسطے ے سوال کیا گیا ہے لہذا قرآن مجید کی تفريح ے جائز ہے) تغيير جامع البيان

الصحيحة قال سبحانة تعالى واتقوا الله الذي تساء لون به قال في الجلالين تحت هذه الاية المذكورة ای تساء لون به فیها بينكم حيث يقول بعضكم لبعض استلك بالله نشدك باالله وفى جامع البيان ص٢٤ على حاشية الجلالين تحت الكريمة المذكورة اي يتساء لون فيما بنيكم حوائجكم كما تقولون استلك بالله وا وعدعلى انكاره في الحديث حيث قال النبى صلى الله عليه وسلم من استعاذ بالله فاعيذوه ومن ستل بالله فاعطوه (ابوداؤد) وايضا قال عليه السلام اخبركم

صفحہ ۲۷ جو کہ جلالین پر ہے میں آیت مذکورہ کے پنچے یوں تغییر کی ہے۔ ای تيساءلون فيما بينكم حوأتجكم يغنى مطلب بيه ہے کہ اس خدا سے ڈروجس کا نام لیکر ایک دوس سے حاجت روائی کرتے ہو جیسے كہتے ہوا سائلك باللہ اور حديث شريف میں اس طریق سوال کو جائز رکھا گیا ہے

بشرالناس مترلاقيل نعم قال يسئل بالله ولايعطى له. (ترمذى) والثالث ان يا حرف النداء قائم مقام ادعو شيخ منادى مرفوع على انه مقصود بالنداء وعبدالقادر مرفوع على انه تابع بطريق عطف البيان وتقدير العبارة يا ايها الشيخ اويا هذا

بلکہ اس پر سائل کو کچھ نہ دینے پر دعید الشيخ عبد القادر جيلانى اطلب منك شيئاً اكراماً لله والمعنى وتنبيبه فرمائي تخى ب چنانچه حضور عليه السلام نے فرمایا کہ جو خدا کا نام لیکرتم ادعوك لاطلب منك شيئاً الخ. ے پناہ جا ہے اس کو پناہ دو اور جو اس کا نام لیکر کچھ مائلے اس کو کچھ ضرور دو (ابوداؤد) اور بي بھی حديث ميں وارد ب كه آپ في ارشاد فرمايا كه ميں تم كوسب ے برے صحص کی خبر نہ دوں عرض کیا گیا ضرور فرمایا وہ پخص ہے جس سے اللہ کا نام لے کر کچھ مانگا گیااور کچھ نہ دیا۔ (۳) بلاشبہ یا حرف ندا ہے جو کہ قائم مقام ادعو ہو کرمستعمل ہے۔ شیخ منادی جو کہ مقصود ندا ہونے کی وجہ سے مرفوع ہے عبد القادر تابع عطف بیان ہونے کی وجہ سے مرفوع ے۔ تقدر عبارت یوں ہوئی۔ یا ایہا الشیخ یا یا ہزا الشیخ عبد القادر جیلانی اطلب منک هیئا اکراماً للداور معنى بيد مواكد ميس آب كو يكارتا مول تأكر آب اللدكريم كوراضى ركف كے ليے اوراس كى برتری کا اعتراف کرتے ہوئے بچھ کو کچھ عطافر مادیں۔

قال فی شرح الکافیہ الجامی و شارح جامی نے فرمایا ہے کہ مثلا ایہا التزموار رفع الرجل مثلاً لانہ الرجل میں رجل کومقصود ندا ہونے کی وجہ

ے نحویوں نے مرفوع ہوتا لازمى قرار دیا ہے ای طرح اس کے توابع کیونکہ وہ معرب کے توالع میں۔ (خلاصہ بد کہ آپ کے نام پر کچھ دیں) (۳) یہ بھی ممکن ہے کہ کہا جائے شیخ بتقدیر لام منادی

المقصود بالنداء و توابعه لانهاتوابع معرب. والرابع انه يمكن ان يقال ان الشيخ منادى مستغاث بتقدير اللام وعبدالقادر مجرور على انه تابع المعرب والمعنى ادعوك للاغاثة.

متغاث ب عبد القادر معرب كا تابع ہونے کی دجہ سے مجرور ہے اور معنی سے ہوا که میں آپ کو پکارتا ہوں کہ آپ خدا کو راضی رکھنے کے لیے میری فریاد ری فرما دیں (خلاصہ بیہ ہوا کہ خدا کے نام پر میری فریاد ری فرمادیں) اور علم بیان کے لحاظ ے اس طرح پر کہ تعل عطا ہو یا کوئی اور کی نسبت غیر اللہ کی طرف شیخ ہویا غیر آیا جائز ب یا ناجائز ہم کہتے ہیں کہ جائز ہے اول اس لیے کہ نبست الفعل الی غیر مامولہ مجاز عقلی ہے (اصغری) اور مجاز عقلی جائز ے (کبری) کبری کی دلیل یہ ہے۔ آیات قرآ نیہ واحادیث میں بیہ نببت بكثرت موجود ہے مثلاً وان تفتم شقاق بينهما اي شقاق الزوجين الواقع بينها (یہاں پر شقاق کو بین کی طرف منسوب کر

أمًا بياناً وهوان نسبة الفعل اعطاءً كان اوغيره الى غير الله تعالى شيخا كان او غيره هل يجوزام لافنقول انه جائزة أمًا اولاً فبناءً علىٰ انهُ مجاز عقلى (صغرى) اى بطريقة النسبة الى غير ماهولهُ والمجازا العقلى جائز

(كبرى) اما الكبرى فلما وردبه الأيات الصريحة والاثار القريحة و مصرح ' فى كتب الفن قال الله سبحانه تعالى وَان خفتم شقاق بينهما اى شقاق اى زاد الله تعالى فى تصديقهم اذا تلى القرآن عليهم ويوماً يجعل الوالدان شيئاً اى يبلغون منه

دیا گیاہے) اذا تلیت علیہم آیات زادہم وقت الشيخوخته اخرجت الارض ايمانا أى زاد الله في تصديقهم أذا تلى اخرجت اثقالها اى القرآن عليهم (يہاں پرزيارت كوآيات كى طرف منسوب کیا گیاہے) دیوہ یجعل الولدان هيئا اي يبلغون منه دفت

226

الشيخو ختة (يهال پريجعل كو يوم كى طرف منسوب كيا كياب حالانكه منسوب اليدمراد نہیں ہے جیسا کہ تشریح سے ظاہر ہو ربا) اخرجت الارض اثقالها اى اخرجت وفائمہا بامراللہ ہے (ای طرح يہاں ير اخراج کو زمین کی طرف منسوب كيا كياب) يابامان ابن لى صرحا ای مرالعملة (يہاں پر نباكو بامان كى طرف منسوب کیا گیا ہے) فما ربحت تجارتهم ای مار بحوافی تجارحبم (یہاں پر رنح کو تجارت ك طرف منسوب كيا كياب) لا جب لك غلاما زئيا اي الفخ في حبيك فقلد باذن الله تعالی( یہاں پر بچہ کو حضرت جریل کی طرف منسوب کیا گیا ہے) اور ای طرح دوسرى مثاليس انبت الربيع البقل

وفائنها با مرالله تعالى يا هامان ابن لي صَرحًا اى مُرالعملة بنياء المكان فماربحت تجارتهم ای مادبحرافي تجارتهم ولاهبّ لکِ غلاماًز کیا ای انفخ فی حبیبک فقلد باذن الله تعالى و هكذا انبت الربيع البقلي واحي الارض شباب الزمان و ليضم نهارك بني الامير المدينة ونهاوه صائم كذافي مختصر المعاني والمطول و دلائل الاعجاز والمفتاح وهدية المهدى الذي صنفه في تشريح عقائد اهل الحديث غيو المقلدين و حيدالزمان المترجم للضحاح الستة من الاحاديث وغيرها واما الصغرئ فبان

داجي الارض شاب الزمان ويصوم نهارك نبى الامير المدينة نهاره صائم بهى منسوب الى الغير بي جيسا كمختصر معانى مطول دلاكل الاعجاز مفتاح العلوم وبدية المهدى جس كو وحيد الزمان مترجم صحاح ستہ نے غیر مقلدوں کے

مُصدرا كافعال التكوينيه وان كان ذاته (تعالى لانه خالق) كل شي و مكون كل امرلكن اولياء ٥ اصفيائة تعالى لما كانو مطاهر الامور التكوينية و منا قد اللاحكام التكليفية أسند التكوين اليهم مجازاً

عقائد میں لکھا ہے وغیرہ میں موجود ہے اور مغری کے مجمع ہونے کی دلیل سے کہ افعال تکويد کا خالق اللہ تعالی بی ہے کیونکہ وہ ہر شے کا خالق و مکون ہے لہٰذا دراصل ہر فعل کو اس کی طرف منسوب ہونا جاب مكر اولياء كرام چونكه امور تكويديه اوراحکام تکلیفیہ کے مظہر ہوتے ہیں۔اس بنا پرتکوین دغیرہ کی نسبت بطور مجازان کی طرف کر دیتے ہیں جیہا تغییر عزیزی ص ۸۰ پر ہے کہ اگر التفات محض اللہ تعالی کی طرف ہو اور اس کو لیعنی غیر اللہ کو مظہر عون البی شمجھ کر اس کے کارخانہ اسباب دعلل میں نظر کرتے ہوئے غیر اللہ ے ظاہر کی طور پر استعانت جاتے عرفان سے دور نہیں لیعنی شرعاً جائز ہے 17. 4 2 2. 12" 1. 21 1/2. 4

قال في تفسير فتح العزيز ص٨٠ مانصه في الفارسية واكر التفات محض بجانب حق است واورا یکی از مظاهر عون دانسته نظربکار خانه اسباب و حکمت الله تعالی دران نموده بغير استعانت ظاهرى نماید دور ازعرفان نخو اهد بود. يعنى اذا اسند الفعل الى غير الله تعالى باعتباانة مظهرعون الله ناظرأ اليٰ نظام العالم و إسبابه بانه رتب على طريق الاسباب والعلل فلاباس وانه امر جائز في الشرع وهكذا في شواهد الحق وجواهر البحار قال الشيخ عبد القادر جيلاني قدس سره في كتابه فتوح الغيب في المقالة السادسة مانصه إفن عن الخلق بحكم الله تعالى فتبنو عنه الاخلاق البشرية فلن يقبل باطنك شيئاً غير ارادةِ الله تعالى فحيندٍ يضاف اليك التكوين وخرق العادات فيرى ذالک مِنک في

| بار س   | اور جواير ايخ            | سواہر آئی    | 0701          |
|---------|--------------------------|--------------|---------------|
| فيخ عبر | فداد سيرنا فأ            | ت سرکار ب    | ہے۔ حضر       |
|         | اپی کتاب                 | نى قدس سرە   | القادر جيلاكم |
| فرماتے  | ۲ میں ارشاد              | - مقاله نمبر | فتوح الغيب    |
| جا کہ   | م خدا فنا ہو             | ت ہے بحکم    | ہیں کہ مخلوز  |
| یں تیرا | ، نه رميں پ <sup>ر</sup> | ری تجھ میں   | صفات بشر      |

228

باطن الله تعالی کے ارادہ کے ماسوااس وقت کسی چیز کو ہر گز قبول نہ کرے گا پس اس وقت تکوین (کسی کو زندہ کرنا) اور امور خارقہ للعادۃ تیری طرف منسوب ہوں گے یعنی بیہ کہا جائے گا کہ تونے مارا ہوں قد زندہ کیا ہے۔ وغیرہ وغیرہ پس اس وقت بیہ ظاہرا معلوم ہوگا کہ بیفعل تھے

ظاهر العقل وَالحكم وفيه على هامش بهجت الاسرار ص ٢٠٩ وهوقوله عزوجل في بعض كتبة يا ابن آدم انا الله لااله الاانا اذا اقول للشي كن فيكون اطعني اجعلك تقول للشي كن فيكون.

ے صادر ہور ہا ہے

(لیعنی در حقیقت خداوند کریم سے سرز دہوگا اور انسان صرف مظہراور جائے ظہور ہوگا) اور یہ بھی فرمایا کہ اللہ تعالی نے اپنی بعض کتابوں میں یہ ارشاد فرمایا کہ اے ابن آ دم میں خدا ہوں کہ میرے علاوہ اور کوئی ستحق عبادت نہیں میری قدرت یہ ہے کہ میں جب کسی چیز کو کہتا ہوں کہ ہو جاتو وہ فورا ہو جاتی ہے پس تو بھی میری کامل اطاعت کر کہ اس کے بعد تو بھی جس چیز کو کہے کہ ہو جا وہ فورا ہو جاتے گی۔

قال وحید الزمان فی هدیة المهدی مولوی وحید الزمان نے بدیۃ المہدی ج اص ۳۰ ا وانما قصدۂ بھندا ص ۳۰ پر کھاہے کہ ان افعال سے جو کہ

غير الله كي طرف مسلمان و مومن ہے منسوب ہوئے نظر آتے ہیں۔ ان سے چونکہ خدا تعالی کے نیک بندوں كى تغظيم وتكريم ہوتى ہے لہذا وہ شرعاً شرك ، نہیں ہیں۔ اور مولوی رشید احمد دیوبندی نے اپنے فآدى ج اص ٢٢ يرايك سوال كاجواب

الافعال (المنسوبات اليٰ غير الله تعالىٰ) مجرد التعظيم والتحية لشعار الله الصالحين المقربين من عباده فلايكون مشركاً فيما بينه وبين الله. وقال المولوى رشيد احمد ديوبندى

في فتاويٰ ج٢ ص٢٢ مجيباوانت

229

دیتے ہوئے لکھا بے نداغیر اللہ تعالی کو کرنا دور دراز سے شرک حقیق جب ہوتا ہے کہ کہ ان کو عام سامع مستقل عقیدہ کرے ورنہ شرک نہیں ہے مثلا یہ جانے کہ حق تعالى ان كو مطلع فرما د \_ كايا باذنه تعالى انكشاف ان كو موجائ كايا باذنه تعالى ملائکہ پہنچا دیں گے جیسا کہ درود کی نسبت وارد ب یا محض شوقیه کهنا محبت میں یا عرض حال محك تحسر حرمان ميں كمه ايسے مواقع ميں اگر چہ کلمات خطابیہ بولتے ہیں کیکن ہرگز ند مقصود اساع ہوتا ہے اور ندعقیدہ بس انہی اقسام سے کلمات مناجات واشعار بزرگان کرام کے ہوتے ہیں کہ فی حدذاتہ نہ شرک بے نہ معصیت اور نیز جبکہ بعض اموربعض افعال کے لیے بمنز لہ سبب کے

تعلم أن نداغير الله تعالى من بعيد انمایکون شرکا اذا اعتقد الغير سامعاً بذاته و مستقلاً بنفسه وَالافلا مثلاً اذا اعتقد في النداء المذكوران الله تعالى يطلعه اوينكشف الامرعندهُ بامره تعالى او الملاتكة يُلغه باذنه تعالى كمافي الصلوة على النبي ألي الصلوة على النبي ألي الموقاً واظهاراً و تحسراً او حرماناً لانهم. في هذه المواقع وان استعملوا الكلمات الخطابية الندائية لكن مرادهم ليس الاهذا فلايكون شركا قطعأ ولا معصية والكلمات الدعائية والاشعار النعتية المنسوبة اليٰ اولياء الله تعالىٰ وغيرهم واخلة في هذه

ہوتے ہیں تو فعل دشہ فعل کو بوجہ سبیت الاقسام المذكوره و ايضا اذاكان من ادرمصاحبت غيركي طرف منسوب كرديت الامور ماكان سببًالبعض آخر و مصاحبالة اسند القعل ومعناة الى لغير ہیں جیسا کہ پہلے مثالیں گزریں اور جیے ای الی سببه و مصاحبه کما مرّض اني اراني اعصرخمرا اي اعصر الغيب فيصير خمرا الامثلة و نحواني اراني اعصرخمراً (یہاں پراعصر کی نسبت خمر کی طرف ہوجہ ای اعصر الغیب فیصیر خمراً و سبیت کی گٹی ہے کیونکہ خمر اور عنب میں فليدع نادِيهُ اي اهل ناديه وهكذا سبیت کا علاقہ رہے) فلیدع نادیہ

230

ای اہل نادیہ (یہاں پر یدع کو نادیہ ک طرف منسوب كيا كياب حالانكه ابل كى طرف موتا جابة كيونكه ابل اورتادى يس حلول کا علاقہ ہے) اور بھیراس میں بیہ کہ فصاحت وبلاغت کا معیار ہے كهايك معنى كواليي متعدد عبارتون مين لايا جائے جو کہ وضوح وخفا میں مختلف ہوں اور بہ چونکہ مجاز کے بغیر متصور نہیں کیونکہ حقیقی اور مطابقی معنی علم با لوضع کے بعد وضوح وخفا ميس مختلف نهيس موسكتا ب لبذا مجازى طور يرفعل وشبه فعل كوغيركي طرف منسوب کر دیتے ہیں اور سے اختیار مجاز چونکہ معیار حصول بلاعت کے لیے بے نہ بیہ کہ اللد سجان تعالى ايسا لفظ لا نہیں سکتا۔ جو کہ مطابقی اور حقیق طور پر

واجعل لي لسان صدق في الاخرين والسرفيه اي في نسبة الفعل و معناة الىٰ غيرما هولَهُ انهُ لماكان مناط البلاعة و معيار البراعة المعنى الواحد في تراكيب مختلفة في الوضوع والخفاء وهولا يحصل الافي المجاز لان المنطوق الصريح والمدلول المطابقي يمتنع اينكون مختلفاً في وضوح الدلالة وخفائها بعد العلم بالومغ ويستعمل المجاز في الكتب الدينة وغيرها لاان الله تعالى عاجز عن ايتان اللفظ الذى يدل على المعنى بطريق المطابقة تعالى الله عن ذالک علواً کېيُراً في شرح تلخيص المفتاح اعنى المختصر المعانى والايراد المذكور لايتاتى بالوضعية اى بالدلالة المطابقية (الى ان قال) ويتاتى الايراد المذكور بالعقلية من الدلالات (اى التفمن والا التزام) لجواران يخلف مراتب اللزوم في الوضوح ص•٩٩، • ٣١ فالحاصل

#### اپ معنی پر دلالت کرے۔ بدیں وجہ فن بلاغت بلکہ کتب دیدیہ میں عام طور پر مجاز مستعمل ہے جیسا کہ مختصر معانی شرح تلخیص المفتاح میں مذکور ہے کہ ایراد مذکور مطابقی دلالت میں ناممکن ہے۔ ہاں دلالت عقلیہ یعنی قتمنی والتزامی میں ہوسکتا

231

ب کیونکہ ازدم کے مرتب دخوج خفا میں مخلف ہو کتے ہیں۔ ص ۳۱۰،۳۰۹ پس حاصل ہیے ہے کہ اعطاء تکوین وغیرہ در حقیقت اللہ تعالی کے افعال بی لیکن بطور مجاز عقلي غيركي طرف يشخ هويا ادر بوجه اس کے سبب و ذریعہ تحفید احکام ہونے کے منسوب کیے جاتے ہیں اور ثانیا اس بنا پر بید عبارت سیج ہے کہ اس میں مجاز بالحذف ب- اي يا مظهر العون يشخ عبد القادرالخ جيسا كدكها جاتاب ياغوث أنعنى -ای یا مظہر الغوث انکٹنی اور ثالثاً عبارت بطريق مجاز مستعار على وجه الكنابية سيحيح ب ليعنى غوث اوريضخ بول كر مغيث ومعين هیقة مراد ہو اور اغاثہ واجابة کا اثبات بصورت تخبیل جیسا کہ کہا جائے رایٹ

ان الاعطاء والتكوين وان كان فعل الله تعالى حقيقةً لن اسند الى الغير اى الشيخ رضى الله تعالى عنه مثلاً لكونه مظهرأ وسببأ لتنفيذاحكام مجازا عقلياً و اماثانياً فبناءً على انه مجاز بالحذف اى يا مظهراً العون شيخ عبد القادر جيلاني شيئًا لِلَّه كما قال فی یا غوث اغثنی ای یا مظهر الغوث اغثني واما ثالثا فعلى انه مجاز مستعارٌ سبيل الكناية اي ذكر الفوث و الشيخ و ارادة المغيث وَالمعين حقيقة و اثبات الاغاثة وَالاجابة تخييل مثل رايت اسدايرمي و تجرى من تحت الانهار وجرى الميزاب و غيرها كما لايخفى ولايخفي

عليك انهٔ نحلَ به عقدة الاشتباه اسدا یرمی و تجرمی من تحت الانهار و جری الميز اب وغير ہا کما لا تحقي اوراس ہے وہ الذى اوردعلى نظائرة مثل يا قاضي الحاجات أى أذا قيل لغير الله تعالى اعتراض بھی دور ہو گیا جو کہ اس عبارت ويادافع البلايا والمرض والالم مذکورہ کے قطائر د امثال پر جیسے یا قاضی وغيرها لان معناها على مالم يا مظهر الحاجات يا دافع البليات جب كه غير الله العون وياسبب الاجابة كيف لاوهو یر بولا جائے کہا جاتا ہے کیونکہ معنی بطریق الواقع والثابت و عند الناس مجاز بالحذف ہے یعنی یا مظہرالعون د قاضی

232

الحاجات وياسبب دفع البليات مثلأ كيول جائز نه ہو حالانکہ بیہ معنی واقع اور ثابت باورعرف عام اس پرموجود باور نيز اس سے بید بھی اعتراض دور ہوگیا کہ غیر اللدكويا قاضى الحاجات وغيره كهنا محض جعوث وخلاف واقع ب كيونكه بدعبارتم بطور مجاز مستعارين اورمجاز مستعار ازقتم بلاغت ب ند كد جموث جيبا كر بجد دار ير واضح ہے اور امر ثانی در میان معنی ندا کے ہے جب کہ حرف یا کے ساتھ ہواوریا کی کیفیت استعال میں پس جان تو کہ معنى ندا بحرف يا مثلايا زيد كا زيد كوطلب كرتا اور يكارتا ب يسمعنى يا زيد كابيه موا که میں زید کو طلب کرتا ہوں اور اس کو بکارتا ہوں جیسا کہ علم نحو میں مذکور ہے اور المتعارف. وايضا اندفع به مايقال انه كذب محض لاحقيقة لة لانة استعارة وهو غير كذب كما هولايخفي على المتدرب والامرالثاني في معنى النداء بحرف ياء وكيفية استعمالِه فاعلم ان معنى النداء بحرف يا مثلا يا زيد هو الطلب والدعاء فمعنى يازيد اطلب زيداً ادعوزيداً كما هو المصرح في النحو و غير مخفى على مبتدأ وفضلا عن فاضل متجروهو يستعمل للقريب و البعيد قال في التفسير الكبير يا حرف وضع في اصله لنداء البعيد ثم استعمل في ندا من سهی و عقل وان قرب تنزیلاً منزلة البعيد وفي المطُول شرح التلخيص وامايا فقيل حقيقة في القريب والبعيد لانها لطلب الاستقبال مطلقاً و قيل بلا للبعيد و استعمالها في القريب قال العلامة چلپی علی حاشیة المطول القول

ادنی طالب علم بھی جانتا ہے چہ جائیکہ فاضل بتبحر ہواور بی قریب و بعید ہر دو کے ليمتعمل ب-تغير كبريس بكريا حرف ب جو کہ اصل میں ندابعید کے لیے موضوع ہے۔ پھر ہر مہود غفلت زدہ پر بولا

233

جاتا ہے گو قريب ہو كيونك قريب كو بعيد تصور کرلیا جاتا ہے اور مطول شرح تلخیص می ہے اور بہر کم حرف یا پس کہا گیا ہے کہ وہ هیقة قريب و بعيد ہر دو کے ليے ہے کیونکہ وہ طلب استقبال کے لیے ہے مطلقاً اوركها كياب كه وه هيقة بعيد ك لیے ہے اور استعال قریب میں بھی ہے۔ علامہ چلی نے حاشیہ مطول میں کہا ہے کہ پہلا قوال ابن حاجب کا ہے اور دوسرا علامه زمخشری کا اور پہلا قول قبولیت میں بہت قريب ہے كيونك يا قريب وبعيد ہر دو میں برابر مستعمل ہے اور قریب و بعید میں ے ایک کے لیے دعوى مجازيت خلاف اصل ہے۔ بیضاوی شریف میں ہے یا حرف ہے جو کہ ندابعید کے لیے موضوع

الاول قول ابن الحاجب وَالثاني قول الزمخشرى والاول اقرب لاستعمالها في القريب والبعيد علىٰ استواء و دعوى المجازية في احدهما خلاف الاصل و في البيضاوي يا حرف وضع لنداء البعيد و نياوي به القريب تنزيلاً لهُ منزلة البعيد والامر الثالث في معنى القرب والبعد فاعلم ان معنى القرب والبعد ليس ان هذا قريب منه في الوجود الخارجي و هذا بعيد منه فيه بل اعم من اينكون قريباً في الخارج اوفي الذهن واعم اينكون قريباً تحقيقاً او تنزيليًا قال في المطول ای والهمزة للقريب و قد تستعمل في البعيد تنبيهاً علىٰ انه

ہے اور قریب پر بھی جب کہ اس کو بمنزلہ بعید فرض کیا جائے بولا جاتا ہے۔ اور امر ثالث قریب وبعید کامعنی بیان کرنے میں اوروه يوں كه وہ قريب وبعيد كامعنى فقط بير نہیں ہے کہ بیہ اس سے وجود خارجی کے لحاظ سے قریب بے یا بعید بلکہ

حاضر في القلب لابغيب فالحاصل ان النداء اللغوى بمعنى الدعاء بغير الله تعالى سواكان على جهته المحبة وَالاستغراق واعلى وجه التحسر اوان الله تَعالى يُسمعه اذاناداه احدُ بلاواسطة اوبواسطة وسواء

عام ہے کہ وجود خارجی کے لحاظ سے قریب و بعید ہوں یا دہنی کے لحاظ ہے اور نیزید بھی کہ وہ خود خارجی و دہنی تحقیق ہویا تنزیلی مطول میں ہے کہ ای وہمزہ قریب کے لیے ہیں اور بھی بعید پر بھی بولے جاتے ہیں۔ اس پر تنبیبہ کرنے کی غرض ے کہ وہ دل میں حاضر ہے بھی غائب ہی نہیں ہوا پس حاصل ہے ہوا کہ ندا لغوی <sup>بمع</sup>نی دُعا د پکار غیر اللہ کے لیے جائز ہے۔ عام ازیں کہ ندا محبت و استغراق کی وجہ ے ہو یا تحمر وحرمان کی وجہ سے یا اس خیال سے کہ بوقت ندا اللہ تعالی کو بواسطہ یا بلاواسطد بتا ديتا ب اور عام ال ي كد منادی قریب ہو یا بعید خارجی ہو یا دہنی زنده بويا مرده اور عقل سلم اس كو قبول

كان المنادى قريباً او بعيداً خارجياً او ذهيناً حياً اوميتاً امرجائز عندالشرع الصفى وشئ مرغوب فى الدين القوى وليس للعقل الصحيح والفهم الزكى ان يمتنع من قبوله الجلى ولهذا كثر النداء على هذه الطريقة فى الكتب السماوية للاحاديث النبويه على صاحبها الصلوة والسلام ونشاء استعمالها فى الاسفار القديمة والجديدة وثبته الصوفياء العظام والعلماء الكرام فى اذهانهم العاليه كثرهم الله تعالى سوادهم.

کرتی ہے اور یہی وجہ ہے کہ اس طریقہ پر صحف ساويه ادراحاديث تنوييعلى صاحبهما الصلوة والسلام اورآ ثار صحيحه وكتب متداوله قديمه وحديده مين ندابكثرت وارد ب اور علائ كرام وصوفيات عظام كثرتهم اللدواد بم في بنظر استحسان و يكما ب-

235

فتط

هذا ماعندى والله تعالى اعلم وعلمة اعلى واتم عبده الملتجى المسكين محمد مهر الذين عفا الله عنه الرحمٰن المبين. بزاما عنرى والله اعلم وعلمه اعلى واتم يإز مند بنده مكين محد ممر الدين عفى عنه

#### 000

.It.mertendi

مَاتَبَتَ بِالسَّنَةِ فِيَّاكَام السَّنَةِ



بُعنِّن، شيخ عبرُ لحق محرث دهوي

مترج ، حضرت مفتى ستدغلام معين الدّين فعيمى 9. مركز الأويس (مت برل) دربارماركيث - لاهودفون: 7324948



